(@D)er |
Copyright © the author(s)
Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra, Vol. 12, No. 1, 2026

Nilai Maskulinitas dalam Simbolisme Gerak Jepin Cangkah
Pedang: EKkspresi Identitas Lelaki Melayu Pontianak

Imma Fretisari?

Deni Slamet?

Peri Rakhmadi3

Nurbaiti4

Mega Cantik Putri Adityas

1345 Pendidikan Seni Pertunjukan, Universitas Tanjungpura, Indonesia
2Pendidikan Seni, Universitas Pendidikan Indonesia, Indonesia

Corresponding author: imma_fretisari@fkip.untan.ac.id

Abstrak
Penelitian ini membahas nilai-nilai maskulinitas dalam Jepin Cangkah Pedang sebagai
representasi identitas lelaki Melayu Pontianak. Kajian ini berangkat dari fenomena
pergeseran makna maskulinitas akibat modernisasi dan globalisasi budaya yang
menimbulkan stereotip terhadap peran laki-laki dalam seni tari. Penelitian bertujuan
untuk menganalisis simbolisme gerak dalam Jepin Cangkah Pedang serta memahami
bagaimana nilai-nilai maskulinitas diwujudkan dan dipertahankan dalam konteks
sosial budaya masyarakat Melayu. Metode penelitian menggunakan pendekatan
deskriptif kualitatif melalui observasi, wawancara, dan studi dokumentasi terhadap
pencipta, penggiat seni, serta akademisi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Jepin
Cangkah Pedang memanifestasikan nilai maskulinitas melalui keseimbangan antara
kekuatan dan kendali diri yang terepresentasi dalam gerak berpola silat dan
penggunaan properti pedang serta cangkah. Tarian ini memuat lima nilai utama:
keberanian, kehormatan, kendali diri, kepemimpinan, dan kebijaksanaan. Kelima nilai
tersebut menegaskan peran lelaki Melayu sebagai penjaga marwah, pelindung
komunitas, dan penegak etika sosial. Melalui struktur gerak yang terukur, disiplin
tubuh, dan koordinasi ritmis, tarian ini berfungsi sebagai media pendidikan budaya
yang menanamkan tanggung jawab moral dan kesadaran sosial. Secara kultural, Jepin
Cangkah Pedang berperan sebagai ruang resistensi terhadap pergeseran nilai gender
modern sekaligus sarana pelestarian identitas maskulin Melayu Pontianak. Tarian ini
memperlihatkan bahwa kelelakian bukan ekspresi kekuasaan, tetapi wujud
keseimbangan antara tenaga, kebijaksanaan, dan kehormatan dalam menjalankan
tanggung jawab sosial dan budaya.

Kata Kunci: Maskulinitas, Tari Melayu, Simbolisme Gerak, Identitas Budaya, Jepin Cangkah Pedang

Pendahuluan

Fenomena sosial budaya masa kini memperlihatkan adanya pergeseran dalam
cara masyarakat memaknai identitas gender. Pergeseran ini tidak hanya memengaruhi
tatanan sosial dan peran gender dalam kehidupan sehari-hari, tetapi juga berdampak
pada ekspresi seni dan budaya masyarakat. Arus modernisasi, perkembangan media
digital, dan globalisasi budaya telah melahirkan konstruksi baru mengenai citra laki-laki
yang kian menjauh dari nilai-nilai maskulinitas tradisional. Pergeseran nilai sosial ini juga
memengaruhi cara pandang masyarakat terhadap seni, terutama seni tari. Dalam era
budaya populer yang semakin cair, makna maskulinitas mengalami transformasi menuju
bentuk-bentuk simbolik dan estetis yang banyak dipengaruhi oleh industri hiburan serta
media global (Handaningtias dkk., 2018).

https://e-journal. my.id/onoma
146


mailto:imma_fretisari@fkip.untan.ac.id

Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

Perubahan tersebut memunculkan persepsi negatif terhadap laki-laki yang
menekuni seni tari karena tarian masih sering dipandang sebagai ranah perempuan.
Akibatnya, penari laki-laki kerap dianggap kurang maskulin dan diasosiasikan dengan
sifat lembut atau kemayu, sehingga kegiatan menari dinilai tidak sesuai dengan citra
kelelakian ideal (Lusia dkk. 2024). Dalam konteks ini, Tari Jepin Cangkah
Pedang menghadirkan perspektif yang menegaskan nilai maskulinitas melalui
simbolisme gerak yang menggambarkan kekuatan, ketegasan, dan ketangkasan. Tarian
ini menjadi media afirmasi terhadap identitas lelaki Melayu Pontianak sekaligus bentuk
resistensi terhadap pandangan stereotip tentang peran laki-laki dalam dunia seni.

Masyarakat Melayu secara historis memiliki kemampuan beradaptasi secara
dinamis terhadap perubahan sosial dan modernisasi yang muncul akibat kolonialisme
dan globalisasi (Ibrahim, 2024). Kemampuan adaptif ini juga tampak pada masyarakat
Melayu Pontianak yang mampu mempertahankan nilai-nilai budayanya melalui ekspresi
seni tradisi. Salah satu wujudnya adalah Tari Jepin Cangkah Pedang yang diciptakan oleh
Muhammad Yusuf Dahyani pada tahun 1962 di Kelurahan Sungai Jawi Dalam, Kecamatan
Pontianak Barat. Tarian ini berakar dari tradisi Jepin Langkah Ekstra, yaitu bentuk tari
yang menggunakan properti tambahan berupa senjata tradisional seperti cangkah dan
pedang (Puspitasari dkk., 2017). Gerakannya memadukan unsur silat dengan pola tegas
dan tempo cepat, menampilkan kekuatan fisik, ketangkasan, serta disiplin tubuh yang
merepresentasikan identitas laki-laki dalam masyarakat Melayu Pontianak. Nilai-nilai
tersebut mencerminkan konsep maskulinitas hegemonik, yakni praktik sosial yang
meneguhkan legitimasi patriarki melalui internalisasi nilai dan perilaku yang
menempatkan laki-laki pada posisi dominan dalam struktur sosial (Connell, 1995).

Representasi maskulinitas dalam tarian ini lahir dari dinamika sosial dan budaya
yang membentuk pola nilai serta perilaku dalam masyarakat. Identitas gender
berkembang melalui proses interaksi antara budaya, pengalaman individu, dan
lingkungan sosial. Dalam konteks yang lebih luas, konstruksi identitas gender juga
dipengaruhi oleh nilai-nilai budaya dan kondisi sosial, bukan berdasarkan faktor biologis
semata. Perspektif ini menjadi dasar untuk memahami bahwa nilai maskulinitas dalam
Tari Jepin Cangkah Pedang merupakan hasil konstruksi budaya Melayu Pontianak. Setiap
gerak, posisi tubuh, serta penggunaan properti seperti pedang dan cangkah
merefleksikan pemaknaan sosial tentang kelelakian. Pandangan ini sejalan dengan teori
representasi budaya yang dikemukakan Hall (1997), yang menegaskan bahwa makna
sosial dibentuk melalui simbol dan praktik budaya.

Berbagai penelitian telah dilakukan terhadap Tari Jepin Cangkah Pedang dengan
fokus kajian yang beragam. Huda dkk. (2016) melalui kajian etnomusikologi menyoroti
struktur musik pengiring yang meliputi bagian mawal, ragam pencak, dan penutup, serta
upaya revitalisasi melalui kolaborasi antara seniman lokal dan akademisi. Puspitasari
dkk. (2017) mengkaji struktur penyajian tarian ini dengan pendekatan etnokoreologi dan
menemukan bahwa Jepin Cangkah Pedang terdiri atas tiga bagian utama yakni pembuka,
inti, dan penutup dengan sembilan motif gerak berpola silat yang mencerminkan karakter
estetika masyarakat Melayu Pontianak. Sementara itu, Tiningsih (2023) menekankan
revitalisasi Jepin Cangkah Pedang sebagai warisan budaya melalui peran akademisi dan
mahasiswa FKIP Universitas Tanjungpura dalam proses pengajaran dan pertunjukan
yang inovatif tanpa menghilangkan ciri khas tradisinya. Namun, belum terdapat
penelitian yang secara spesifik menelaah nilai maskulinitas dan simbolisme gerak
dalam Tari Jepin Cangkah Pedang, yang menunjukkan adanya kesenjangan dalam
memahami keterkaitan antara simbolisme gerak, konstruksi gender, dan ekspresi budaya
dalam tari tradisional Melayu Pontianak.

147



Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

Kesenjangan penelitian ini menunjukkan bahwa pemahaman terhadap Tari Jepin
Cangkah Pedang masih didominasi oleh pendekatan deskriptif-struktural, sementara
dimensi simbolik dan ideologis yang berkaitan dengan gender dan maskulinitas belum
digali secara mendalam. Oleh karena itu, keterbaruan penelitian ini terletak pada upaya
mengkaji Tari Jepin Cangkah Pedang sebagai medium representasi maskulinitas, dengan
menempatkan gerak tari sebagai simbol budaya yang merefleksikan konstruksi sosial
mengenai kelelakian dalam masyarakat Melayu Pontianak. Pendekatan ini tidak hanya
memperluas kajian tari tradisional dari aspek estetika ke ranah makna sosial-budaya,
tetapi juga menawarkan perspektif baru dalam studi seni pertunjukan berbasis gender.
Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna simbolik gerak
dalam Tari Jepin Cangkah Pedang sebagai representasi nilai maskulinitas dan ekspresi
identitas lelaki Melayu Pontianak. Hasil penelitian diharapkan dapat memberikan
kontribusi teoretis dalam kajian seni tari dan studi gender, serta kontribusi praktis dalam
upaya pelestarian dan revitalisasi seni tradisional sebagai warisan budaya yang relevan
dengan dinamika sosial masyarakat kontemporer.

Metode

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif yang berorientasi pada
pemahaman makna dan pengalaman manusia dalam konteks sosial, budaya, dan historis
tertentu. Penelitian kualitatif memungkinkan peneliti menginterpretasikan realitas sosial
berdasarkan pandangan, pengalaman, dan bahasa partisipan (Leavy, 2017). Pendekatan
yang digunakan adalah interpretatif-konstruktivis, yang memandang realitas sosial
sebagai konstruksi makna yang dibentuk melalui pengalaman, interaksi, dan praktik
budaya. Dalam kerangka tersebut, identitas gender dan nilai maskulinitas dipahami
sebagai konstruksi sosial dan kultural yang dimediasi oleh praktik simbolik, termasuk
seni pertunjukan. Gerak tari, penggunaan properti, dan ekspresi tubuh penari diposisikan
sebagai sistem tanda yang merepresentasikan makna sosial tertentu. Penafsiran makna
simbolik dilakukan secara integratif melalui teori maskulinitas hegemonik (Connell,
1995), teori representasi budaya (Hall, 1997), dan antropologi simbolik (Geertz, 1973)
untuk menganalisis representasi nilai-nilai kelelakian, seperti keberanian, ketegasan,
kekuatan, dan kehormatan, yang diekspresikan dalam Tari Jepin Cangkah Pedang.

Penelitian dilaksanakan di Jalan Puskesmas, Pal 3, Kota Pontianak, wilayah yang
secara historis dan kultural menjadi ruang tumbuh dan berkembangnya Tari Jepin
Cangkah Pedang dalam kehidupan masyarakat Melayu. Narasumber penelitian terdiri
atas Yusuf Dahyani selaku pencipta Tari Jepin Cangkah Pedang, Anwar Dja’far sebagai
penggiat seni dan pelaku budaya Melayu Pontianak, serta Nadia Puspitasari sebagai
akademisi yang memiliki pengalaman dalam kajian ilmiah Tari Jepin Cangkah Pedang.
Pemilihan narasumber tersebut bertujuan memperoleh perspektif yang komprehensif
dari sisi penciptaan, praktik, dan kajian akademik. Data penelitian terdiri atas data primer
dan data sekunder. Data primer diperoleh melalui observasi langsung dan wawancara
semi-terstruktur dengan narasumber untuk menggali pemaknaan simbolik gerak, nilai
maskulinitas, latar historis, serta fungsi sosial-budaya tarian. Data sekunder diperoleh
melalui studi dokumentasi berupa buku, artikel jurnal, laporan penelitian, foto, dan
rekaman video pertunjukan yang relevan dengan fokus penelitian.

Analisis data dilakukan secara kualitatif melalui tahapan pengorganisasian dan
reduksi data, pengkodean, pengembangan tema, penyajian data dalam bentuk deskripsi
naratif, serta penarikan kesimpulan dan verifikasi. Proses analisis berlangsung secara
reflektif dan berulang dengan mengaitkan temuan lapangan pada konteks sosial-budaya

148



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

masyarakat Melayu Kota Pontianak serta kerangka teori yang digunakan (Creswell &
Creswell, 2018; Miles dkk., 1994). Keabsahan data dijamin melalui triangulasi sumber dan
teknik, member check kepada narasumber, serta peer debriefing dengan pakar seni dan
budaya Melayu guna memastikan bahwa interpretasi penelitian bersifat kredibel,
kontekstual, dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademik (Creswell, 2014).

Hasil

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Tari Jepin Cangkah Pedang merupakan
bagian dari tradisi Jepin yang berkembang dalam masyarakat Melayu Pontianak dan
berakar pada sistem nilai adat yang ajaran agama serta tatanan sosial setempat.
Berdasarkan hasil observasi dan wawancara, seni tari dalam masyarakat Melayu
Pontianak dipahami sebagai media pembentukan moral sekaligus sarana peneguhan
identitas budaya. Pemahaman tersebut tercermin dalam penempatan Tari Jepin Cangkah
Pedang sebagai praktik sosial yang memiliki fungsi simbolik dan edukatif. Pada masa awal
kemunculannya, Tari Jepin Cangkah Pedang dibawakan oleh laki-laki dewasa berusia
sekitar 30-45 tahun, yang dianggap telah memiliki kematangan fisik, emosional, dan
spiritual. Gerak tari tidak hanya dipandang sebagai latihan ketangkasan tubuh, tetapi juga
sebagai sarana pembentukan pengendalian diri, konsentrasi, dan kesadaran moral. Dalam
praktik sosial, tarian ini berfungsi sebagai media komunikasi budaya dan ditampilkan
dalam berbagai peristiwa adat, keagamaan, dan sosial, seperti pernikahan, khataman Al-
Qur’an, perayaan hari besar Islam, dan kegiatan kemasyarakatan. Melalui konteks
pertunjukan tersebut, nilai-nilai keberanian, kehormatan, dan tanggung jawab sosial
direpresentasikan sebagai bagian dari identitas kolektif laki-laki Melayu Pontianak.
Properti cangkah dan pedang memiliki makna simbolik yang kuat. Keduanya berasal dari
alat kerja keseharian masyarakat yang dalam konteks pertunjukan mengalami
transformasi makna menjadi simbol kekuatan, perlindungan, dan ketegasan moral. Selain
itu, struktur gerak Tari Jepin Cangkah Pedang mencerminkan sistem nilai yang
membentuk identitas lelaki Melayu Pontianak.

Tari ini tersusun atas rangkaian gerak pembuka, ragam inti, dan gerak penutup
yang saling berkaitan. Ragam inti terdiri atas tiga bagian dengan karakter gerak yang
berbeda dan dipisahkan oleh gerak tahto, yaitu kombinasi gerak duduk, berdiri,
melangkah, dan berputar sambil memegang properti. Pola tahto disesuaikan dengan
karakter masing-masing ragam sehingga menjaga kesinambungan dan keutuhan alur
pertunjukan. Adapun ragam gerak yang terdapat dalam Jepin Cangkah Pedang sebagai
berikut.

Ragam Gerak Deskripsi Gerak
Gerak pembuka diawali dengan penari membentuk
barisan berpasangan di luar panggung dan memasuki
panggung dengan komposisi simetris. Penari pedang
dan penari cangkah saling berhadapan, melangkah
perlahan ke dalam panggung pada hitungan 1-4 sambil
memukulkan cangkah dan pedang mengikuti irama
Gambar 1. Ragam Pembuka musik dengan arah properti ke atas. Posisi tangan
menunjukkan keseimbangan gerak, yaitu tangan Kkiri
penari pedang di depan dada, sementara penari cangkah
memegang properti dengan tangan kiri di bagian atas
pegangan dan tangan kanan di bagian bawah. Pada

149



Vol. 12, No. 1, 2026

ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

| = =

Gambar 4. Ragam 1 Pola 3

Gambar 5. Ragam 2 Pola 1

Gambar 6. Ragam 2 Pola 2

150

hitungan berikutnya, pedang dipukulkan ke pegangan
cangkah menghasilkan bunyi ritmis, kemudian posisi
pedang diturunkan sebagai transisi menuju ragam
berikutnya.

Ragam 1 menampilkan pola gerak berhadapan antara
penari cangkah dan penari pedang dengan variasi arah
hadap, posisi kaki, jarak, dan penggunaan properti.
Ragam ini terdiri atas tiga pola gerak, masing-masing
disusun dalam dua frasa hitungan 1-4 dan 5-8. Pola
diawali dengan posisi saling berhadapan, kaki Kkiri
terbuka dan ditekuk ke depan, disertai pukulan cangkah
dan pedang ke arah atas, depan, dan bawah. Pada pola
kedua dan ketiga, terjadi perubahan level tubuh dari
berdiri ke posisi rendah, termasuk berbaring dan duduk
di lantai. Pola kedua menampilkan penari pedang pada
posisi berbaring sementara penari cangkah berdiri
sebagai pelindung. Pola ketiga memperlihatkan transisi
arah dan putaran tubuh pada level rendah dengan
kontrol keseimbangan yang terukur.

Ragam 2 menunjukkan intensitas gerak yang lebih
dinamis melalui pola serang dan tangkis antara penari
pedang dan penari cangkah. Ragam ini terdiri atas tiga
pola gerak dengan karakter tegas dan ritmis. Pola
pertama dilakukan dengan posisi penari saling
berhadapan, kaki kiri terbuka dan ditekuk, disertai
dorongan cangkah dan serangan pedang dengan sudut
45 derajat. Pola kedua menampilkan perubahan
tumpuan tubuh, yaitu penari cangkah pada posisi
setengah merendah dengan lutut sebagai tumpuan,
sementara penari pedang berdiri dengan kaki membuka
selebar bahu. Pola ketiga mengulang struktur gerak
sebelumnya dengan pasangan berbeda. Setiap pola
dilakukan dengan hitungan 1-6 dan diulang sesuai
kebutuhan struktur pertunjukan.



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

Gambar 7. Ragam 2 Pola 3

Ragam 3 terdiri atas dua bagian, yaitu tanpa senjata dan
dengan senjata. Bagian tanpa senjata diawali dengan
posisi bersimpuh, kaki kiri menekuk menyentuh lantai
dan kaki kanan bertumpu pada tapak kaki, dengan
badan condong ke depan dan properti diletakkan di
lantai. Pola 1 dilakukan dalam posisi saling berhadapan,
menampilkan variasi sudut tangan 90 dan 45 derajat
dengan kaki kiri terbuka dan ditekuk. Pada hitungan
berikutnya, kedua tangan membentuk sudut siku-siku di
depan wajah dan dada dengan kaki kanan membuka ke
depan. Pola 2 dilakukan dengan posisi penari
bersampingan dan berhadapan berlawanan arah,
disertai gerak mengangkat kaki kiri sejajar pinggul.
Selanjutnya, penari cangkah setengah merendah
sementara penari pedang melakukan gerak menendang
ke arah kaki penari cangkah. Bagian dengan senjata
diawali dengan posisi bersimpuh untuk mengambil
properti. Pada pola 3, penari pedang menghadap ke
kanan dengan pedang lurus ke depan, sementara penari
cangkah menghadap ke arah pedang. Kedua penari
Gambar 10. Ragam 3 Pola3 bergerak ke arah kanan secara berkesinambungan
dengan pola menyerang dan menghindar.

Gerak penutup diawali dengan tahto akhir, kemudian
dilanjutkan langkah keluar panggung menggunakan
pola hitungan 1-3 yang diulang. Penari cangkah dan
penari pedang bergerak saling berhadapan sambil
memukulkan cangkah dan pedang mengikuti irama
musik. Arah properti bergerak naik dan turun secara
Gambar 11. Gerak Penutup bergantian seiring langkah kaki hingga penari
meninggalkan area pertunjukan.

Pembahasan
Konteks Sosial Budaya Jepin Cangkah Pedang

Zapin merupakan tari tradisi Melayu yang berkembang di wilayah Riau sebagai
hasil perpaduan budaya Melayu dan Arab. Istilah zapin berasal dari kata Arab zafn yang
merujuk pada gerakan kaki cepat mengikuti ritme. Pada awal perkembangannya, Zapin
hidup di lingkungan istana dan lembaga pendidikan Islam sebelum menyebar ke
masyarakat luas dan menjadi bagian dari kehidupan budaya Melayu (Anggela dkk., 2025).
Di Pontianak, Zapin dikenal sebagai Jepin, sebutan yang dipengaruhi dialek lokal. Salah
satu bentuknya adalah Jepin Cangkah Pedang, yang berakar pada sistem nilai masyarakat
Melayu Pontianak yang berlandaskan adat, agama, dan tradisi sosial. Dalam pandangan
masyarakat Melayu, adat mencerminkan keseimbangan antara akal, adab, dan tindakan,
serta berfungsi sebagai pedoman hidup dan media pendidikan moral. Adat
merepresentasikan akalbudi kolektif yang adaptif tanpa kehilangan nilai dasarnya
(Ibrahim, 2015). Nilai-nilai ini membentuk karakter masyarakat Melayu Pontianak yang
menjunjung kehormatan, kedisiplinan, dan keberanian. Jepin Cangkah Pedang menjadi

151



Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

manifestasi nilai tersebut melalui struktur gerak yang menekankan kekuatan,
pengendalian diri, dan disiplin sebagai karakter utama lelaki Melayu. Gerak tari dipahami
sebagai latihan fisik dan rohani yang menuntut konsentrasi, penguasaan diri, serta
kepatuhan terhadap adat.

Secara sosial budaya, Jepin Cangkah Pedang berfungsi sebagai sarana komunikasi
budaya yang memperkuat solidaritas sosial dan menegaskan peran laki-laki dalam
menjaga kehormatan keluarga dan komunitas. Prinsip adat bersendikan syarak, syarak
bersendikan Kitabullah menjadi landasan moral yang menempatkan seni sebagai bagian
dari sistem etika masyarakat. Tarian ini menggunakan dua properti utama, cangkah dan
pedang, yang berasal dari alat pertanian dan mengalami transformasi makna menjadi
simbol kekuatan moral dan spiritual. Cangkah melambangkan keteguhan dan
perlindungan, sedangkan pedang melambangkan ketegasan dan keberanian (Geertz,
1973). Selain Jepin Cangkah Pedang, Muhammad Yusuf Dahyani juga menciptakan Jepin
Pisau yang memadukan gerak jepin dengan unsur pencak silat. Jepin Pisau menonjolkan
aspek demonstratif penggunaan senjata, sedangkan Jepin Cangkah Pedang lebih
menekankan keteraturan struktur gerak, ritme musik, dan ekspresi kolektif penari yang
mencerminkan estetika masyarakat Melayu Pontianak (Baniah dkk., 2015). Unsur silat
dalam Jepin Cangkah Pedang tidak ditampilkan sebagai unjuk ketangkasan, melainkan
sebagai simbol moral yang menegaskan karakter gagah, terhormat, dan terukur. Melalui
struktur simboliknya, Jepin Cangkah Pedang merepresentasikan identitas budaya lelaki
Melayu Pontianak yang menempatkan kelelakian pada kemampuan mengendalikan diri,
menjaga kehormatan, dan menunaikan tanggung jawab sosial. Hal ini sejalan dengan
pandangan Geertz (1973) tentang budaya sebagai sistem simbol serta Hall (1997) yang
menegaskan bahwa identitas budaya terus dibentuk melalui proses representasi. Dengan
demikian, Jepin Cangkah Pedang berperan penting sebagai warisan budaya yang
meneguhkan kesadaran kolektif mengenai jati diri dan nilai maskulinitas masyarakat
Melayu Pontianak.

Simbolisme Gerak Jepin Cangkah Pedang sebagai Representasi Maskulinitas

Jepin Cangkah Pedang terdiri atas tiga ragam gerak, masing-masing dengan tiga
pola gerak utama. Untuk menarikan tarian ini secara tepat, diperlukan penguasaan dasar
silat atau keterampilan bela diri yang membentuk karakter geraknya. Pola gerak yang
dinamis dan enerjik, dipadukan dengan penggunaan properti cangkah dan pedang,
mendorong Yusuf Dahyani menganjurkan tarian ini dibawakan oleh penari laki-laki guna
menonjolkan ketegasan karakter dan kekuatan ekspresi gerak. Struktur tari tersebut
merepresentasikan citra maskulinitas Melayu Pontianak yang menekankan disiplin,
pengendalian diri, dan kehormatan sosial. Nilai keberanian dan ketangguhan yang hadir
dalam setiap ragam gerak tetap berpadu dengan sikap santun, mencerminkan konstruksi
maskulinitas lelaki Melayu. Dalam kerangka Connell (1995), hal ini dapat dipahami
sebagai bentuk maskulinitas hegemonik yang menegaskan kepemimpinan dan tanggung
jawab melalui internalisasi nilai moral, bukan semata dominasi fisik. Jepin Cangkah
Pedang menegaskan bahwa kekuatan lelaki tidak terletak pada kemampuan menyerang,
melainkan pada penguasaan diri. Gerak yang terstruktur, ritmis, dan presisi
mencerminkan kendali tubuh yang tinggi, sementara cangkah dan pedang
merepresentasikan keseimbangan antara keberanian dan kebijaksanaan. Dalam
perspektif Geertz (1973), simbol-simbol tersebut membentuk sistem makna yang menata
pandangan hidup masyarakat Melayu, dengan keseimbangan sebagai puncak ideal
kelelakian.

152



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

Ragam Pembuka

Gerak pembuka berfungsi sebagai bentuk penyapaan simbolik kepada penonton
dan ruang pertunjukan, yang dalam konteks budaya Melayu dimaknai sebagai tindakan
penghormatan sebelum menampilkan tarian inti. Gerak pembuka ini mencerminkan
keteraturan, disiplin, dan kekompakan kelompok sebagai nilai penting dalam budaya
Melayu Pontianak. Pola langkah berpasangan dan ketukan ritmis antara cangkah dan
pedang menegaskan prinsip keharmonisan antara tenaga dan ketenangan, yang menjadi
fondasi bagi struktur gerak pada bagian-bagian selanjutnya dalam Tari Jepin Cangkah
Pedang. Gerak pembuka merupakan permulaan yang menegaskan kesiapan mental dan
moral lelaki Melayu. Ketika penari melangkah berpasangan sambil memukulkan cangkah
dan pedang ke atas, tindakan tersebut menjadi metafora kesiapsiagaan, kehormatan, dan
kesatuan. Irama ketukan antara dua properti itu menyimbolkan harmoni antara kekuatan
dan pengendalian diri. Dalam konteks maskulinitas, bagian ini menandai rites of entry,
yakni peralihan dari kondisi pasif menuju posisi aktif sebagai penjaga kehormatan. Hall
(1997) menjelaskan bahwa identitas budaya dibentuk melalui tindakan simbolik yang
diulang dalam ruang sosial. Gerak pembuka ini adalah bentuk afirmasi identitas tersebut:
penari tidak sekadar “memasuki panggung”, tetapi menegaskan dirinya sebagai
representasi laki-laki yang siap menjalankan tanggung jawab sosial dan moral dalam
tatanan budaya Melayu.

Ragam 1

Ragam pertama Tari Jepin Cangkah Pedang terdiri atas tiga pola gerak yang
menampilkan dinamika interaksi antara penari pembawa cangkah dan penari pembawa
pedang. Gerak saling mendekat disertai pukulan pedang pada pegangan cangkah
menghasilkan ritme khas yang merepresentasikan kekuatan dan koordinasi tubuh. Tubuh
penari berfungsi sebagai medium ekspresif yang menyampaikan nilai dan pandangan
hidup masyarakat melalui simbol gerak yang bermakna, setiap posisi, ayunan, dan kontak
tubuh merefleksikan realitas sosial masyarakat Melayu (Ikeh dkk., 2020). Pola interaksi
ini merepresentasikan nilai maskulinitas hegemonik Connell (1995) yang diekspresikan
melalui disiplin tubuh, keseimbangan, dan keselarasan antarpasangan gerak. Pola kedua
mempertahankan struktur gerak yang sama dengan pasangan berbeda. Gerak merendah
melambangkan kehormatan dan kerendahan hati sebagai unsur penting ideal
maskulinitas Melayu yang menekankan pengendalian diri. Penari cangkah berdiri tegak
dengan kaki kiri terbuka dan sedikit menekuk, memegang cangkah dengan arah mata ke
bawah. Relasi antara posisi berdiri dan berbaring membentuk dialektika antara kekuatan
dan perlindungan, sekaligus menegaskan peran laki-laki sebagai pelindung yang
bertanggung jawab secara moral. Dalam pandangan Geertz (1973), formasi gerak ini
membangun sistem simbol yang menata pemahaman kolektif masyarakat tentang peran
dan etika lelaki. Pada pola ketiga, transisi gerak menampilkan pengaturan level dan arah
tubuh yang membangun relasi kesiapan antarpeserta. Perubahan dari level rendah ke
sedang, disertai pergeseran arah hadap, membentuk dinamika ruang yang menegaskan
prinsip kewaspadaan dan pengendalian diri. Posisi tubuh yang merendah di satu sisi dan
tegak di sisi lain menghadirkan keseimbangan peran antara penyerang dan penjaga. Arah
properti yang diturunkan dengan sudut tertentu memperkuat makna kesiapan, disiplin,
dan kontrol sebagai nilai kelelakian Melayu. Pola ini menegaskan kesinambungan antara
kesiapan fisik dan kestabilan emosi, sejalan dengan pandangan Hall (1997) tentang gerak
tubuh sebagai representasi budaya yang membentuk identitas melalui simbol
keberanian, kehormatan, dan disiplin sosial.

153



Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

Ragam 2

Ragam kedua dalam Tari Jepin Cangkah Pedang menampilkan hubungan simbolik
antara dua kekuatan yang saling melengkapi, yaitu penyerang dan pelindung. Ragam ini
terdiri atas tiga pola gerak yang merepresentasikan keseimbangan antara aksi ofensif dan
defensif sebagai cerminan nilai maskulinitas Melayu yang menekankan disiplin, kontrol
diri, dan tanggung jawab moral. Pola awal menampilkan relasi timbal balik antarpenari
melalui pengaturan jarak, arah tenaga, dan respons gerak. Interaksi serang dan tangkis
membentuk dialog simbolik yang menegaskan bahwa keberanian dalam tradisi Melayu
selalu disertai kehati-hatian dan pengendalian diri. Pada pola kedua, penari cangkah
menurunkan posisi tubuh sebagai simbol kesiapan bertahan dan kerendahan hati,
sementara penari pedang berdiri tegak dengan ayunan pedang yang terkendali. Benturan
kedua properti menghasilkan ritme musikal yang menandai pertemuan simbolik antara
ketegasan dan kesantunan. Dalam konteks ini, tubuh penari berfungsi sebagai medium
simbolik yang menyalurkan nilai moral, kekuatan, dan tanggung jawab sosial masyarakat
melalui bahasa gerak yang terukur (Pratama dkk., 2022). Pola ketiga mengulang struktur
gerak sebelumnya dengan pasangan berbeda sehingga membentuk formasi silang yang
menjaga keseimbangan arah dan ruang pertunjukan. Formasi ini merepresentasikan
keteraturan sosial yang dibangun atas dasar penghormatan dan kesadaran akan batas
kekuasaan. Connell (1995) memaknai ekspresi tersebut sebagai bentuk maskulinitas
hegemonik yang dilembagakan melalui disiplin tubuh dan kerja kolektif, kekuatan laki-
laki berfungsi menjaga harmoni sosial, bukan menegaskan dominasi. Secara keseluruhan,
ragam kedua menghadirkan simbolisme moral tentang keseimbangan antara kekuasaan
dan kebijaksanaan. Gerak menyerang dan menangkis menjadi metafora kendali diri dan
kesadaran etis dalam menghadapi ketegangan. Benturan cangkah dan pedang berfungsi
sebagai bahasa moral non-verbal yang menegaskan bahwa kekuatan sejati terletak pada
kemampuan menjaga batas antara tenaga dan etika, antara keberanian dan
kebijaksanaan, sebagaimana dipahami dalam pandangan hidup masyarakat Melayu
Pontianak (Geertz, 1973).

Ragam 3

Ragam ketiga dalam Tari Jepin Cangkah Pedang merupakan bagian paling
kompleks dan dinamis sekaligus menjadi puncak dramatik pertunjukan. Ragam ini
menegaskan relasi antara kekuatan fisik dan pengendalian diri sebagai fondasi citra
kedewasaan lelaki Melayu. Posisi awal dengan tubuh diturunkan ke level bawah dimaknai
sebagai penataan diri sebelum memasuki situasi konfrontatif, yang merefleksikan
kerendahan hati, kesiapan batin, dan kesadaran etis. Dalam konteks budaya Melayu
Pontianak, sikap ini menjadi simbol penghormatan dan pengendalian diri sebelum
menampilkan keberanian yang terukur. Pada pola pertama, relasi antarpenari dibangun
melalui keseimbangan gestur yang merepresentasikan dialektika antara kekuatan dan
kendali diri. Kepalan tangan kanan melambangkan daya dan ketegasan, sementara
keterbukaan tangan kiri merefleksikan kesadaran moral dan kemampuan mengontrol
tindakan. Fokus tatapan dan stabilitas tubuh menegaskan kesiapsiagaan sebagai bentuk
tanggung jawab sosial, membentuk citra lelaki Melayu yang gagah, terhormat, dan
berdaya dengan kendali diri (Adzan dkk., 2025). Pola kedua menampilkan intensitas
simbolik antara serangan dan pertahanan. Penari pedang melakukan tendangan dengan
tubuh tegak, sementara penari cangkah merendahkan badan sebagai bentuk kesiapan
menahan serangan. Interaksi ini menggambarkan pergulatan batin antara dorongan
menguasai dan kesadaran menahan diri. Kekuatan diekspresikan melalui disiplin,
ketepatan gerak, serta pengendalian emosi, yang menegaskan keberanian terkendali

154



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

sebagai nilai kehormatan dan kematangan batin dalam maskulinitas Melayu. Pada pola
ketiga, penggunaan pedang dan cangkah secara bersamaan merepresentasikan
keseimbangan antara keberanian dan kewaspadaan. Pedang yang terangkat sejajar
pandangan melambangkan ketegasan kehendak, sementara cangkah berfungsi sebagai
simbol perlindungan dan kehati-hatian. Interaksi kedua properti tersebut membentuk
kesatuan antara tenaga dan kesadaran moral, menjadikan tubuh penari sebagai ruang
simbolik nilai keberanian yang bertanggung jawab dan kehormatan yang dijaga dengan
disiplin (Geertz, 1973). Gerak tahto pada akhir ragam ketiga menegaskan penyatuan
kekuatan dan kebijaksanaan. Kedua penari duduk saling berhadapan dengan tubuh
menunduk dan properti terangkat sebagai simbol penghormatan dan harmoni. Rangkaian
duduk, berdiri, dan berputar dilakukan secara ritmis untuk menggambarkan perjalanan
menuju kematangan batin, ketika kekuatan diarahkan menjadi tanggung jawab sosial. Hal
ini sejalan dengan konsep maskulinitas hegemonik Connell (1995), yang memandang
kekuatan laki-laki ideal sebagai sarana melindungi, mengayomi, dan menjaga
keseimbangan sosial dalam kerangka adat Melayu.

Gerak Penutup

Gerak penutup dalam Tari Jepin Cangkah Pedang berfungsi sebagai tahap akhir
pertunjukan sekaligus bentuk penghormatan sebelum para penari meninggalkan
panggung. Bagian ini memvisualisasikan nilai kesopanan dan ketertiban yang menjadi inti
dari sistem sosial masyarakat Melayu. Para penari berbaris berpasangan dan melakukan
langkah mundur secara ritmis mengikuti irama musik pengiring. Kedua penari, pembawa
cangkah dan pembawa pedang, saling berhadapan sambil mengangkat properti ke arah
atas. Posisi tangan Kkiri penari pedang berada di depan dada, sedangkan penari cangkah
memegang properti dengan posisi tangan kiri di bagian atas dan tangan kanan di bagian
bawah pegangan. Gerak berulang ini menunjukkan keselarasan antara irama, tubuh, dan
ruang sebagai tanda penutupan yang tenang dan penuh kendali. Tahap berikutnya
memperlihatkan kedua penari bergerak lebih dekat. Pedang dipukulkan pada pegangan
cangkah hingga menghasilkan bunyi yang ritmis, sementara posisi tubuh tetap seimbang.
Penari pedang menjaga tangan kiri di depan dada sebagai lambang kesiapsiagaan dan
kehormatan, sedangkan penari cangkah menyesuaikan arah gerak dengan ketepatan
yang terukur. Seluruh penari meninggalkan panggung secara serempak dengan langkah
berpasangan yang memperlihatkan keseimbangan antara kekuatan fisik dan disiplin diri.
Secara simbolik, bagian penutup ini menggambarkan harmoni antara kekuatan dan
keanggunan. Gerak yang tenang dan terkendali menjadi representasi dari prinsip Melayu
bahwa kekuatan sejati terletak pada kemampuan menguasai diri. Konsep ini
mencerminkan nilai “lemah lembut bukan berarti lemah”, suatu pandangan yang
menempatkan pengendalian diri sebagai puncak kehormatan laki-laki. Geertz (1973)
menjelaskan bahwa tindakan simbolik seperti ini merupakan cerminan worldview, yaitu
pandangan hidup masyarakat yang memaknai kehidupan sebagai siklus keseimbangan
antara aksi dan refleksi. Dalam konteks ini, langkah keluar panggung menjadi simbol
penegasan moral: setelah energi dan konflik diekspresikan dalam tarian, penutup
menghadirkan kedamaian yang mengembalikan keharmonisan sosial. Gerak penutup
juga dapat dipahami sebagai proses sublimasi maskulinitas, ketika kekuatan fisik yang
sebelumnya dominan berubah menjadi bentuk kesopanan sosial. Setiap langkah dan
ayunan properti mengandung pesan bahwa keberanian tanpa kebijaksanaan bukanlah
kelelakian yang sejati. Hall (1997) menjelaskan bahwa identitas budaya terbentuk
melalui pengulangan makna simbolik; karena itu, gerak keluar panggung bukan akhir

155



Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

pertunjukan, tetapi pernyataan ulang terhadap nilai kehormatan dan keseimbangan yang
menjadi identitas lelaki Melayu Pontianak.

Nilai Maskulinitas sebagai Identitas Lelaki Melayu Pontianak

Nilai-nilai maskulinitas dalam Tari Jepin Cangkah Pedang merefleksikan
konstruksi sosial tentang kelelakian yang berakar pada pandangan hidup masyarakat
Melayu Pontianak. Dalam budaya Melayu, lelaki dipahami bukan hanya sebagai sosok
yang memiliki kekuatan fisik, tetapi juga sebagai penjaga marwah, pengendali diri, dan
pemimpin dalam kehidupan sosial. Kelelakian dimaknai sebagai kualitas moral dan
spiritual yang tumbuh melalui proses pembelajaran budaya serta diwariskan melalui
praktik simbolik dalam kesenian dan adat. Pemaknaan tersebut sejalan dengan
pandangan Connell (1995) yang menempatkan maskulinitas sebagai konstruksi sosial
yang dibentuk melalui relasi budaya dan praktik simbolik, serta dengan Hall (1997) yang
menegaskan bahwa identitas diproduksi dan dipertukarkan melalui sistem representasi
budaya. Ibrahim (2024) menyatakan bahwa identitas Melayu tidak terpisah dari nilai-
nilai sosial yang menegaskan peranan tanggung jawab, kehormatan, dan keseimbangan
dalam kehidupan bermasyarakat. Jepin Cangkah Pedang berfungsi sebagai medium
pewarisan nilai-nilai budaya melalui disiplin tubuh, intensitas kekuatan gerak, serta
harmoni relasional antara cangkah dan pedang. Simbolisasi gerak dalam tarian ini
merepresentasikan konstruksi nilai-nilai maskulinitas yang hidup dan diakui dalam
sistem budaya masyarakat Melayu Pontianak.

Keberanian

Keberanian menjadi nilai utama yang tergambar dalam Tari Jepin Cangkah
Pedang melalui ayunan pedang yang tegas, hentakan ritmis, serta postur tubuh yang
menunjukkan kesiapan menghadapi tantangan. Dalam pandangan budaya Melayu,
keberanian bukan bentuk agresi, tetapi kekuatan moral untuk menegakkan kebenaran
dan menjaga marwah. Gerak pedang yang diangkat tegak dan diarahkan diagonal
memperlihatkan keteguhan hati dan kesiapan melindungi. Nilai ini memperlihatkan
bahwa lelaki Melayu ideal adalah sosok pelindung, bukan penakluk; ia menunjukkan
kekuatan melalui kontrol, bukan kekerasan. Dalam kerangka Connell (1995), keberanian
yang ditampilkan dalam Jepin Cangkah Pedang dapat dipahami sebagai bentuk
maskulinitas hegemonik versi lokal, yang menekankan legitimasi moral, perlindungan
sosial, dan pengendalian diri, bukan dominasi fisik semata. Keberanian dalam tarian ini
juga berfungsi sebagai bentuk afirmasi sosial terhadap peran laki-laki dalam masyarakat.
Setiap gerak serang dan tangkis menandakan kesiapan untuk menghadapi tantangan
hidup, baik secara fisik maupun moral. Walmsley (2020) menyebut bahwa di banyak
budaya, aktivitas menari sering ditempatkan di luar batas perilaku maskulin yang
dianggap pantas. Dalam konteks ini, Jepin Cangkah Pedang menjadi bentuk perlawanan
terhadap pandangan tersebut, sebab tarian ini justru menampilkan keberanian sebagai
identitas utama lelaki Melayu, keberanian yang tidak menonjolkan kekuasaan, tetapi
keteguhan prinsip dalam menjaga kehormatan diri dan komunitas.

Kehormatan

Kehormatan menjadi pusat nilai moral dalam Jepin Cangkah Pedang, tercermin
dari disiplin tubuh, keselarasan gerak, dan ketenangan ekspresi para penari. Lelaki
Melayu dianggap memiliki kehormatan ketika mampu menjaga nama baik dan bertindak
dengan sopan dalam berbagai situasi. Gerak menunduk halus, posisi tangan kiri di dada,
dan langkah terukur mencerminkan penghormatan terhadap diri, pasangan, dan

156



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

penonton. Nilai ini menunjukkan bahwa kehormatan tidak bersumber dari status sosial,
melainkan dari kemampuan menjaga etika dalam tindakan. Gestur tubuh dalam Jepin
Cangkah Pedang berfungsi sebagai sistem representasi budaya yang memproduksi
makna kehormatan (Hall, 1997). Dalam perspektif Geertz (1973), rangkaian gerak
tersebut dapat dibaca sebagai simbol budaya yang merepresentasikan pandangan hidup
masyarakat Melayu tentang etika dan martabat. Dalam tarian ini, tubuh berperan sebagai
sarana moral yang mengajarkan cara menjaga martabat melalui kesadaran gerak. Ortiz
dkk. (2025) menjelaskan bahwa penari laki-laki dalam tari balet menampilkan kekuatan
dan ketenangan sebagai dua kualitas yang menopang citra maskulin di atas panggung.
Prinsip yang sama hadir dalam Jepin Cangkah Pedang, ketika penari memperlihatkan
perpaduan antara tenaga dan ketenangan batin sebagai simbol kematangan diri dan
kontrol sosial. Setiap gestur menjadi bentuk penghormatan terhadap nilai moral yang
diwariskan leluhur yakni kesopanan, pengendalian diri, dan kesetiaan pada adat.

Kendali Diri

Gerak cangkah dalam Tari Jepin Cangkah Pedang menggambarkan bentuk
pengendalian diri yang berakar pada kesadaran moral dan disiplin batin. Setiap pukulan
dan tangkisan dilakukan secara terukur, memperlihatkan bahwa kekuatan sejati tidak
bersumber dari emosi, tetapi dari kemampuan mengatur tenaga. Lelaki yang matang
secara budaya adalah yang kuat namun tenang, tangguh tetapi tidak terburu-buru. Tubuh
penari menjadi wahana pendidikan moral yang menyalurkan energi, disiplin, serta
tanggung jawab sosial terhadap komunitasnya. Kendali diri dalam Jepin Cangkah
Pedang berpijak pada pandangan hidup Melayu yang menempatkan adat sebagai
pedoman moral dan keseimbangan batin. Adat berfungsi sebagai norma kolektif yang
mengatur hubungan sosial dan memberikan panduan moral, memungkinkan masyarakat
Melayu untuk beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan esensi budaya
(Ibrahim, 2024). Pandangan ini memperlihatkan bahwa kendali diri bukan hanya latihan
fisik, tetapi juga praktik sosial yang menjaga harmoni antara individu dan masyarakat.
Dalam konteks tersebut, tubuh penari menjadi simbol penguasaan diri yang selaras
dengan panduan moral komunitas, menegaskan bahwa kelelakian sejati terletak pada
kemampuan menahan diri, bukan pada ekspresi kekuasaan. Dalam kerangka Geertz
(1973), kendali diri yang diwujudkan melalui disiplin gerak dapat dipahami sebagai
bagian dari sistem makna budaya, adat berfungsi sebagai pedoman simbolik yang
mengarahkan perilaku individu dalam kehidupan sosial.

Kepemimpinan dan Tanggung Jawab

Ritme dan formasi dalam Jepin Cangkah Pedang menampilkan konsep
kepemimpinan yang berlandaskan kerja sama dan tanggung jawab sosial. Setiap penari
memegang peran penting dalam menjaga harmoni gerak, menunjukkan bahwa
kepemimpinan bukan bentuk dominasi, tetapi pengabdian terhadap keseimbangan
kelompok. Lelaki Melayu diposisikan sebagai penuntun yang memberi arah dan menjaga
stabilitas sosial melalui keteladanan. Representasi kepemimpinan dalam Jepin Cangkah
Pedang menempatkan maskulinitas sebagai hasil produksi budaya dalam sistem
representasi sosial (Hall, 1997), serta mencerminkan maskulinitas normatif yang
dilegitimasi secara kultural melalui kerja sama dan tanggung jawab sosial (Connell, 1995).
Gerak berpasangan antara penari cangkah dan pedang memperlihatkan relasi antara
kekuatan dan kendali, dua elemen yang menjadi dasar kepemimpinan etis. Pratama dkk.
(2022) menegaskan bahwa nilai maskulinitas dalam Tari Baris di Bali mengandung ajaran
moral dan spiritual tentang tanggung jawab serta pengabdian terhadap masyarakat.

157



Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

Prinsip ini juga tampak dalam Jepin Cangkah Pedang, karena kekuatan fisik dipahami
sebagai sarana untuk melindungi dan menuntun, bukan untuk menguasai. Kepemimpinan
sejati dalam tarian ini lahir dari kemampuan menjaga keseimbangan, menghormati peran
orang lain, dan menegakkan etika sosial dalam setiap tindakan.

Kebijaksanaan

Kebijaksanaan menjadi nilai yang mengikat seluruh makna Jepin Cangkah Pedang.
Pola gerak yang mempertemukan serangan dan pertahanan menggambarkan
keseimbangan antara tindakan dan pertimbangan. Lelaki yang bijaksana adalah yang
mampu membaca situasi, mengatur langkah, dan menempatkan diri sesuai dengan
konteks sosialnya. Gerak tahtoyang menggabungkan duduk, berdiri, dan berputar
melambangkan proses refleksi dan penyatuan batin setelah pergerakan yang intens.
Dalam pandangan Geertz (1973), praktik simbolik seperti gerak tahto berfungsi sebagai
medium refleksi nilai budaya. Kebijaksanaan yang dimaknai melalui pola gerak tersebut
menjadi bentuk pengetahuan budaya yang diwariskan secara embodied melalui tradisi
pertunjukan. Setiap pola gerak dalam Jepin Cangkah Pedang menjadi sarana pewarisan
kebijaksanaan moral, selaras dengan pernyataan Adzan dkk. (2025) bahwa gerak
tradisional tidak hanya menampilkan keindahan bentuk, tetapi juga mengandung nilai
moral dan kebijaksanaan yang diturunkan melalui simbol dan pola gerak. Kebijaksanaan
dalam tarian ini tidak berhenti pada tataran estetis, tetapi berfungsi sebagai panduan
sosial yang menuntun individu untuk bertindak dengan pertimbangan dan kesadaran.
Tradisi yang diinterpretasikan secara reflektif dapat menjadi alat emansipasi sosial dan
moral (Ibrahim, 2024).Jepin Cangkah Pedangdengan demikian memperlihatkan
kebijaksanaan sebagai nilai dinamis yang menuntun masyarakat Melayu Pontianak untuk
mempertahankan etika dan harmoni di tengah perubahan zaman.

Simpulan

Tari Jepin Cangkah Pedang menunjukkan bahwa nilai maskulinitas dalam
masyarakat Melayu Pontianak dibangun melalui keseimbangan antara kekuatan,
kehormatan, dan kendali diri. Tarian ini menempatkan tubuh sebagai medium
representasi budaya yang menegaskan peran lelaki Melayu sebagai penjaga marwabh,
pelindung komunitas, dan pengelola harmoni sosial. Kekuatan fisik yang diekspresikan
melalui gerak pedang berpadu dengan ketenangan cangkah, membentuk citra kelelakian
yang berdisiplin, bermoral, dan beretika. Melalui struktur gerak yang berpola, ritmis, dan
berpasangan, Jepin Cangkah Pedang mentransformasikan nilai keberanian, kehormatan,
kendali diri, kepemimpinan, dan kebijaksanaan menjadi pedoman sosial bagi lelaki
Melayu. Temuan penelitian ini menegaskan bahwa maskulinitas dalam konteks budaya
Melayu Pontianak dimaknai sebagai tanggung jawab moral yang diwujudkan melalui
penguasaan diri dan kesadaran sosial. Dalam konteks modernitas dan dinamika
perubahan nilai gender, Jepin Cangkah Pedang berperan sebagai ruang afirmasi identitas
budaya yang meneguhkan kembali konsep kelelakian Melayu Pontianak. Melalui bahasa
gerak yang simbolik dan disiplin tubuh yang terukur, tarian ini merepresentasikan
kelelakian sebagai etika hidup yang menjaga keseimbangan antara tenaga dan
kebijaksanaan, antara keberanian dan kehormatan, sebagai fondasi keberlangsungan
budaya dan kehidupan bersama.

158



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

Daftar Pustaka

Adzan, N. K., Habsary, H., & Setiawan, A. Y. (2025). Menelaah Maskulinitas dalam Kajian
Bentuk dan Fungsi Tari Igel di Kabupaten Lampung Utara. Arus Jurnal Psikologi Dan
Pendidikan, 4(3), 487-496.

Anggela, D. R, Edenia, E., Santika, M. P., Ningsih, N., Havina, S., Arwinda, W., & Hasibuan,
H. A. (2025). Strategi Menjaga Eksistensi Kearifan Lokal Melalui Tari Zapin di Era
Globalisasi. Socius: Jurnal Penelitian llmu-Ilmu Sosial, 2(12), 101-107.

Baniah, Ismunandar, & Fretisari, I. (2015). Makna Gerak Tari Jepin Pisau di Kota
Pontianak Kalimantan Barat. Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Khatulistiwa, 4(8),
1-11.

Connell, R. W. (1995). Masculinities. University of California Press.

Creswell, ]. W. (2014). Research Design: Quantitative, Qualitative, and Mixed Methods (4th
ed.). Sage Publications.

Creswell,]. W. ., & Creswell, ]. David. (2018). Research design : qualitative, quantitative, and
mixed methods approaches. SAGE Publications, Inc.

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures: Selected Essay. Basic Books.

Hall, S. (1997). Representation: Cultural Representations and Signifying Practices. Sage
Publications.

Handaningtias, U. R, Indriyany, I. A, & Nurjuman, H. (2018). Dekonstruksi Makna
Maskulinitas pada Trend Korea Pop (K-POP) Sebagai Praktik Identitas Remaja.
Prosiding Seminar Nasional Prodi IImu Pemerintahan 2018, 2667-283.

Huda, S., Wartningsih, A., & Indrapraja, D. K. (2016). Revitalisasi Musik Iringan Tari Jepin
Cangkah Pedang di Kecamatan Pontianak Barat Kota Pontianak. Jurnal Pendidikan
Dan Pembelajaran Khatulistiwa, 5(1), 1-10.

Ibrahim, A. (2015). Melayu Antara Tradisi dan Moderniti. Dewan Bahasa dan Pustaka.

Ibrahim, A. (2024). Melayu Baru Sebagai Falsafah Sosial Integrasi Tradisi Dan Modernitas
Dalam Penguatan Identitas Budaya. Jurnal Segeram, 4(2), 1-16.

Ikeh, T. S. D., Priyatna, A., & Adji, M. (2020). Konstruksi Maskulinitas dalam Penari Balian
Bawo Dayak Deah. Paradigma: Jurnal Kajian Budaya, 1(10), 33-48.

Leavy, P. (2017). Research Design: Quantitative, Qualitative, Mixed Methods, Arts-Based
Research, and Community-Based Research Approaches. The Guilford Press.

Lusia, 1., Wafa, D. I,, Prayuda, Musa, D. Th., & Alamri, A. R. (2024). Antara Laki-Laki Dan
Tari Sebatas Panggung Seni: Stereotip Terhadap Laki-Laki Sebagai Penari. Journal
Sosiologi, 7(1), 17-28. https://doi.org/10.59700/js.v7i1.9502

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (1994). Qualitative Data Analyisis: An Expanded
Sourcebook. Sage Publications.

Ortiz, M. T., Pasa, I, Arondain, A., Zanoria, ]J. M., Maloma, C., & Nepangue, ]J. (2025).
Understanding the gender dynamics and representation in dancing: The case of male
ballet dancers in Cebu. ISRG Journal of Humanities and Cultural Studies, 2(1), 25-36.

Pratama, P. P. Y. A, Jazuli, M., Cahyono, A., & Adnyana, I. W. (2022). Ideologi Maskulinitas
dalam Pewarisan Tari Baris di Desa Adat Batur Bali. Prosiding Seminar Nasional
Pascasarjana, 863-870.

Puspitasari, N., Sanulita, H., & Fretisari, . (2017). Struktur Penyajian Tari Jepin Cangkah
Pedang dalam Seni Tari Melayu di Kota Pontianak. Jurnal Pendidikan Dan
Pembelajaran Khatulistiwa (JPPK), 6(9).

Tiningsih, A. W. (2023). Bentuk Revitalisasi Jepin Cangkah Pedang sebagai Warisan
Melayu Kota Pontianak. Nagri Pustaka: Jurnal Pendidikan, llmu Sejarah, Dan Budaya,
1(2), 1-10.

159


https://doi.org/10.59700/js.v7i1.9502

Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

Walmsley, B. (2020). Masculinity and the Performing Body: Reframing Male Dance
Identity in Contemporary Culture. Journal of Performance Studies, 27(1), 13-23.

160



