
 
Copyright	©	the	author(s)	

Jurnal	Onoma:	Pendidikan,	Bahasa	dan	Sastra,	Vol.	12,	No.	1,	2026	
 

https://e-journal.my.id/onoma	
	 100	

Dari	‘Kaum	Rahim	Anget’	hingga	‘The	Nuruls’:	Labeling	Seksis	
terhadap	Perempuan	di	Media	Sosial	
	
Zulfi	Al	Hakim1	
Mochamad	Aviandy2	
12Fakultas	Ilmu	Pengetahuan	Budaya,	Universitas	Indonesia	
	
1zulfiptr@gmail.com	
2aviandy@ui.ac.id	
Abstrak	

Fenomena	pelabelan	derogatif	terhadap	perempuan	di	media	sosial	Indonesia,	seperti	
istilah	“kaum	rahim	anget”	dan	“the	nuruls”,	menunjukkan	bagaimana	stereotip	gender	
bekerja	 sebagai	mekanisme	 reproduksi	 seksisme	 dalam	 ruang	 digital.	 Berawal	 dari	
respons	 terhadap	perempuan	yang	dianggap	mengseksualisasi	 figur	publik	 laki-laki,	
label	 tersebut	 mengalami	 perluasan	 makna	 hingga	 mencakup	 atribut	 religius,	
preferensi	 budaya	 populer	 seperti	 K-Pop,	 serta	 pola	 konsumsi	 tertentu.	 Perluasan	
tersebut	 menyebabkan	 generalisasi	 berlebihan	 dan	 sterotip	 terhadap	 perempuan	
dengan	 ciri-ciri	 tersebut.	 Menggunakan	 kerangka	 distinction	 dari	 Pierre	 Bourdieu	
(1984),	 penelitian	 ini	 menyoroti	 bagaimana	 praktik	 pelabelan	 ini	 tidak	 hanya	
beroperasi	sebagai	bentuk	kontrol	moral,	tetapi	juga	sebagai	strategi	simbolik	untuk	
menegaskan	batas-batas	kelas	sosial.	Selera	dan	konsumsi	misalnya	pilihan	minuman,	
makanan,	 atau	 fandom	 diubah	menjadi	 penanda	 inferioritas	 yang	 dilegitimasi	 oleh	
kelompok	dominan	untuk	mempertahankan	hierarki	 sosialnya.	Selain	 itu,	penelitian	
ini	 juga	 menggunakan	 kerangka	 analisis	 wacana	 kritis	 (AWK)	 Fairclough	 (2001)	
untuk	 memahami	 bagaimana	 praktik	 kebahasaan	 bekerja	 dalam	 dimensi	 proses	
relasi	kekuasaan.	Dengan	demikian,	stereotip	“the	nuruls”	tidak	hanya	mereproduksi	
seksisme,	 tetapi	 juga	 menciptakan	 distinctions	 yang	 merendahkan	 perempuan	
berdasarkan	 kelas	 sosial,	 mode	 konsumsi	 dan	 modal	 budaya	 yang	 mereka	 miliki.	
Penelitian	ini	menegaskan	bahwa	pelabelan	tersebut	berkontribusi	pada	normalisasi	
citra	 negatif	 perempuan	 dan	 mengukuhkan	 struktur	 sosial	 patriarkal	 yang	 bekerja	
melalui	media	digital.	

Kata	kunci:	seksisme,	labeling,	kaum	rahim	anget,	the	nuruls	
	

Pendahuluan	
Citra	 perempuan	 dalam	 kehidupan	 sehari-hari	 seringkali	 dikerdilkan	 melalui	

stereotip.	 Stereotip	 menimbulkan	 terjadinya	 diskriminasi	 dan	 berbagai	 bentuk	
ketidakadilan	 di	 lingkungan	 masyarakat	 dan	 merugikan	 perempuan	 (Fakih,	 2013).	
Melalui	stereotip,	perempuan	dikategorikan	ke	dalam	satu	klasifikasi	yang	sama,	dengan	
ciri	dan	label	yang	umumnya	merugikan	serta	menegasi	peran	dan	perilaku	perempuan.	

Stereotip	 berdasar	 gender	 tersebut	 dapat	 diartikan	 sebagai	 simplifikasi	 dari	
sikap	 dan	 perilaku	 perempuan	 secara	 umum	 dalam	 kondisi	 sosial	 masyarakat	 yang	
spesifik.	 Stereotip	 tersebut	 umumnya	mencakup	 beberapa	 bidang	 karakteristik	 orang	
yang	 berbeda,	 seperti	 penampilan	 fisik,	 ciri	 kepribadian,	 perilaku,	 peran	 sosial,	 dan	
kelas	 sosialnya.	 Stereotip	 berbasis	 gender	 dapat	 dibagi	 kriterianya	menjadi	 deskriptif	
(bagaimana	 satu	 kelompok	 memandang	 gender	 tertentu)	 (Gill,	 2004);	 preskriptif	
(bagaimana	 satu	 kelompok	 menilai	 bahwa	 gender	 tertentu	 harus	 berperilaku);	 atau	
preskriptif	 (bagaimana	 satu	 kelompok	 menilai	 bahwa	 gender	 tertentu	 tidak	 boleh	
berperilaku)	(Prentice,	2002;	Rudman	dkk,	2012).	

mailto:zulfiptr@gmail.com


Jurnal	Onoma:	Pendidikan,	Bahasa	dan	Sastra	
ISSN	2443-3667	(print)	2715-4564	(online) 

101	

Pencitraan	 yang	merugikan	perempuan	dan	 afirmasi	 publik	 terhadap	 stereotip	
yang	diciptakan	untuk	segelintir	kelompok	perempuan	menimbulkan	berbagai	macam	
efek	 negatif.	 Citra	 yang	 diskriminatif	 bisa	 menghambat	 kegiatan	 perempuan	 secara	
politis	 (Haraldsson,	 2019)	 maupun	 secara	 kemajuan	 karirnya	 (Steinke,	 2017).	 Lebih	
jauh	lagi,	perempuan	dapat	secara	organisasional	didiskriminasi	berkat	adanya	stereotip	
yang	 disematkan	 kepada	 diri	 mereka	 (Castaño,	 2019).	 Hal	 tersebut	 tentunya	 sangat	
berbahaya	 mengetahui	 perjuangan	 perempuan	 untuk	 mencapai	 kesetaraan	 tidaklah	
mudah.	

Media	 menjadi	 sumber	 utama	 yang	 memiliki	 andil	 besar	 terhadap	 stereotip	
gender	dan	citranya	pada	resepsi	publik	melalui	berbagai	 fenomena	(Rolle	dkk,	2020;	
Bianchi	dkk,	2017,	Lampis	dkk,	2017).	Keberadaan	media	yang	semakin	hari	 semakin	
mudah	 diakses,	 pengguna	 individu	 yang	 terlibat	 secara	 kronik,	 dan	 peran	 pengguna	
semuanya	 berkaitan	 dalam	 mengusung	 citra	 sebagai	 pusat	 perhatian.	 Peran	 media	
berfungsi	sebagai	pengembangan	identitas	(Erikson,	1968;	Kay,	2018),	 dan	penggunaan	
media	yang	berlebihan	dapat	 meningkatkan	 kepercayaan	 terhadap	 stereotip	 gender	
dan	 terbukti	 terkait	 dengan	 dukungan	 yang	 lebih	 kuat	 terhadap	 peran	 dan	 norma	
gender	 tradisional	 (Scharrer,	 2022).	 Amplifikasi	 stereotip	dengan	mudahnya	 tersebar	
dan	mengelilingi	media	sehingga	stereotip	negatif	yang	disematkan	sejak	awal	menjadi	
melekat.	 Alih-alih	 membentuk	 citranya	 sendiri,	 stereotip	 mengambil	 alih	 identitas	
perempuan	dan	menjadikan	dirinya	sebagai	citra	yang	semu.	

Perilaku	menstereotipkan	perempuan	secara	buruk	dalam	media	disebut	sebagai	
seksisme	 media.	 Haraldsson	 (2019)	 mendefinisikan	 seksisme	 media	 sebagai	
(re)produksi	 seksisme	masyarakat	patriarkal	melalui	 stereotip	perempuan	yang	 tidak	
utuh	dan	menyimpang	sehingga	mengarah	pada	pencitraan		yang	salah.	Seksisme	media	
mencerminkan	seksisme	dalam	masyarakat	 (media	yang	mereproduksi	seksisme)	dan	
menggambarkan	 gambaran	 yang	 lebih	 tersegregasi	 secara	 gender	 dibandingkan	
realitanya	 (media	 yang	 memproduksi	 seksisme)	 sehingga	 media	 merupakan	 ukuran	
yang	 baik	 untuk	 melihat	 gejala	 seksisme	 dalam	 masyarakat	 namun	 juga	 menjadikan	
masyarakat	 lebih	seksis	dibandingkan	yang	seharusnya	(Rosalind	Gill	2011;	Sara	Mills	
2003;	Janet	K.	Swim,	Kathryn	J.	Aikin,	Wayne	S.	Hall,	and	Barbara	A.	Hunter	1995).	

Kekerasan	 terhadap	perempuan	di	media	beberapa	 tahun	ke	belakang	menjadi	
isu	 besar	 yang	 serius.	 Data	 CATAHU	 2023	 dari	 KOMNAS	 Perempuan	 menunjukkan	
bahwa	 kekerasan	 verbal	 terhadap	 perempuan	menjadi	 persoalan	 serius	 di	 Indonesia,	
dengan	289.111	kasus	dilaporkan	sepanjang	 tahun	2023	dan	kemungkinan	 jauh	 lebih	
banyak	 yang	 tidak	 tercatat.	 Bentuk	 kekerasan	 verbal	 yang	 paling	 umum,	 seperti	
perendahan	martabat	dan	ancaman	kekerasan	seksual,	kini	semakin	banyak	bermigrasi	
ke	 ranah	 digital.	 Dalam	 konteks	 tersebut,	 penggunaan	 istilah-istilah	 kasar	 dan	
merendahkan	 bukan	 sekadar	 tindakan	 individual,	 melainkan	 bagian	 dari	 mekanisme	
yang	 mempertahankan	 struktur	 patriarki.	 Sebagaimana	 dikemukakan	 Lazar	 (2007),	
praktik	kebahasaan	yang	seksis	berfungsi	memperkuat	relasi	kuasa	gender	tradisional	
yang	 menempatkan	 perempuan	 pada	 posisi	 subordinat	 dan	 mengikis	 agensi	 mereka	
sebagai	subjek	sosial.	

Pauwels	 (2003)	 menunjukkan	 bahwa	 stereotip	 dan	 labeling	 kebahasaan	
terhadap	 perempuan	 sering	 kali	 memuat	 bias	 yang	 menargetkan	 seksualitas	
perempuan	 dan	 mengukuhkan	 otoritas	 laki-laki.	 Norma-norma	 linguistik	 yang	
diskriminatif	 ini	bekerja	 sebagai	kekuasaan	simbolik	yang	mendisiplinkan	perempuan	
melalui	 bahasa,	 sekaligus	menciptakan	 batasan	 tentang	 bagaimana	 perempuan	 dapat	
dipersepsikan	 atau	 mengekspresikan	 diri.	 Kekerasan	 verbal	 dalam	 bentuk	 labeling,	



Vol.	12,	No.	1,	2026	
ISSN	2443-3667(print)	2715-4564	(online)	

102	

penghinaan,	 atau	 stereotip	 bukan	 hanya	 menghasilkan	 luka	 psikologis,	 tetapi	 juga	
membatasi	perempuan	dalam	partisipasi	sosial	dan	digital.	

Dalam	 kerangka	 teoretis	 yang	 lebih	 luas,	 seksisme	 dipahami	 sebagai	 bentuk	
diskriminasi	 berbasis	 gender	 yang	 memproduksi	 dan	 mereproduksi	 ketimpangan	
struktural.	 Barreto	 dan	 Ellemers	 (2013)	 menegaskan	 bahwa	 diskriminasi	 gender	
mencerminkan	 sikap	 negatif	 terhadap	 kelompok	 tertentu	 dan	 berfungsi	
mempertahankan	 hierarki	 sosial.	 Umera-Okeke	 (2012),	 mengacu	 pada	 Atkinson,	
menjelaskan	 bahwa	 bahasa	 seksis	mencakup	 praktik	 verbal	 yang	membungkam	 atau	
menghinakan	 perempuan	 dalam	 interaksi	 sehari-hari.	 Definisi-definisi	 ini	 menyoroti	
bahwa	 bahasa	 tidak	 hanya	 mencerminkan	 relasi	 sosial,	 tetapi	 juga	 membentuk	 dan	
memperkuatnya.	Oleh	karena	 itu,	ujaran	yang	seksis	berkontribusi	 langsung	 terhadap	
konstruksi	norma	gender	yang	timpang	serta	reproduksi	sistem	dominasi	patriarkal.	

Dinamika	 kekerasan	 verbal	 terhadap	 perempuan	 semakin	menonjol	 dalam	 era	
digital,	sebagaimana	ditunjukkan	berbagai	studi	kontemporer.	Garcia	(2021),	misalnya,	
menemukan	 bahwa	 perempuan	 menjadi	 target	 utama	 agresi	 verbal	 dan	 stereotip	
misoginis	di	TikTok,	memperlihatkan	bagaimana	platform	digital	menjadi	ruang	subur	
bagi	 ideologi	 yang	 merendahkan	 perempuan.	 Temuan	 ini	 konsisten	 dengan	 laporan	
UNFPA	 (2023)	 yang	menyebut	 bahwa	 selama	pandemi	 COVID-19	 terjadi	 peningkatan	
signifikan	dalam	kekerasan	terhadap	perempuan	di	berbagai	negara	Asia,	yang	terlihat	
dari	 lonjakan	 pencarian	 daring	 terkait	 kekerasan	 dan	 meningkatnya	 percakapan	
mengenai	 VAWG	 (Violence	 Against	 Women	 and	 Girls).	 Dengan	 layanan	 offline	 yang	
terbatas	pada	masa	 lockdown,	perempuan	mengandalkan	ruang	digital	untuk	mencari	
dukungan,	namun	ironisnya	ruang	yang	sama	juga	dipenuhi	dengan	bentuk-bentuk	baru	
seksisme	 dan	 pelecehan.	 Kondisi	 ini	menegaskan	 urgensi	 untuk	memperkuat	 layanan	
perlindungan	 berbasis	 digital,	 meningkatkan	 literasi	 digital	 perempuan,	 dan	
menggunakan	 data	 daring	 sebagai	 indikator	 penting	 untuk	 merespons	 kekerasan	
berbasis	gender	secara	lebih	cepat	dan	tepat.	

Di	Indonesia,	fenomena	seksisme	di	media	sosial	menjadi	isu	serius	ketika	istilah	
‘kaum	 rahim	 anget’	 dan	 ‘the	 nuruls’	 dipergunakan	 secara	masif	 oleh	 pengguna	media	
sosial.	 Tren	 'kaum	 rahim	 anget'	 bermula	 ketika	 pertandingan	 final	 Jonatan	 Christie	
(disebut	Jojo)	melawan	Chou	Tien	Chen	di	final	tunggal	putra	bulutangkis	Asian	Games	
2018.	 Setelah	 memenangkan	 pertandingan	 final	 tersebut,	 Jojo	 melakukan	 selebrasi	
membuka	bajunya.	Selebrasi	 ini	menjadi	 topik	teratas	pada	 linimasa	media	sosial	saat	
itu,	dan	diramaikan	dengan	tagar	#jojobukabaju.	Pada	topik	dan	tagar	tersebut,	muncul	
begitu	 banyak	 komentar	 dari	 pengguna	 perempuan	 yang	 menyoroti	 tubuh	 Jojo.	
Komentar	 yang	 paling	 banyak	 mendapatkan	 interaksi	 adalah	 komentar	 salah	 satu	
pengguna	yang	berbunyi	"Aaak	gantengnya!	Rahim	gue	anget!"	(Tirto,	2018).	Komentar	
tersebut	membuat	 perseteruan	 yang	 cukup	 besar	 karena	 berbentuk	 pelecehan	 verbal	
terhadap	Jojo.	

Sayangnya,	 meskipun	 telah	 terbentuk	 percakapan	 tentang	 frasa	 'rahim	 anget'	
sebagai	bentuk	pelecehan	seksual,	masih	banyak	yang	menggunakan	ekspresi	tersebut	
kepada	laki-laki.	seperti	yang	tercantum	dalam	tangkapan	gambar	berikut	ini.	



Jurnal	Onoma:	Pendidikan,	Bahasa	dan	Sastra	
ISSN	2443-3667	(print)	2715-4564	(online) 

103	

	
Figure	1.	Tangkapan	gambar	dari	Twitter,	diambil	4	Maret	2024‘	

	
Dapat	 dilihat	 bahwa	 komentar	 tersebut	 diutarakan	 dari	 perempuan	 yang	

memiliki	kriteria.	Pengguna	kedua	memiliki	ciri	menggunakan	kerudung	pada	profilnya.	
Dan	pengguna	ketiga	menggunakan	foto	musisi	k-pop	sebagai	 foto	profilnya.	Dari	sini,	
asosiasi	frasa	'rahim	anget'	menjadi	'kaum	rahim	anget'	menempel	dan	menjadi	sebuah	
narasi	 terhadap	 perempuan	 yang	 memiliki	 kategori	 tersebut	 sebagai	 'kaum	 rahim	
anget.'	

Istilah	tersebut	kemudian	melebar	ketika	fenomena	baru	muncul	di	tahun	2022.	
Fenomena	 ini	 adalah	 penggunaan	 istilah	 'the	 nuruls',	 sebuah	 terminologi	 yang	 juga	
ditujukan	kepada	perempuan	berhijab.	Frasa	'the	nuruls'	menjadi	topik	utama	di	media	
sosial	 pada	 2022	 menanggapi	 fenomena	 'clubbing	 halal'	 pada	 warung	 kopi	 bernama	
Kopi	 Bajawa.	 Warung	 Kopi	 bajawa	 menawarkan	 hiburan	 musik	 selagi	 menyediakan	
minuman	 non-alkohol.	 Berbeda	 dengan	 clubbing	 pada	 umumnya	 yang	 menyoroti	
hiburan	berbasis	alkohol,	warung	Kopi	Bajawa	menawarkan	tempat	hiburan	alternatif	
tanpa	menggunakan	minuman	beralkohol.	

Sekumpulan	 orang	 berhijab	 yang	 menikmati	 hiburan	 di	 warung	 Kopi	 Bajawa	
kemudian	dikategorikan	menjadi	'the	nuruls'.	'The	nuruls'	diambil	dari	nama	nurul,	yang	
dianggap	menjadi	 nama	 paling	 lumrah	 untuk	 perempuan	muda	muslim	 di	 Indonesia.	
Istilah	 ini	 kemudian	 digunakan	 secara	 derogatory	 dan	 penggunaannya	 mirip	 atau	
sinonim	dengan	menggunakan	istilah	'kaum	rahim	anget'.	

Kedua	 istilah	 tersebut	 digunakan	 untuk	 melabeli	 perempuan	 dengan	 perilaku	
yang	 spesifik	 dalam	 menggunakan	 media	 sosial.	 Label	 ‘kaum	 rahim	 anget’	 dan	 ‘the	
nuruls’	 merupakan	 sebuah	 stereotip	 yang	 bersifat	 derogatory	 karena	 membentuk	
stigma	sosial	dan	pemahaman	terhadap	konsep	diri	serta	perilaku	segelintir	orang	yang	
dilabeli	 (Becker,	 1963;	 Lemert,	 1951;	 Goffman,	 1963).	 Label	 yang	 bersifat	derogatory	
merupakan	 bentuk	 stereotip	 sosial	 yang	 mendistorsi	 cara	 seseorang	 dipandang	 dan	
diperlakukan	 oleh	 orang	 lain.	 Sekalipun	 orang	 yang	 diberi	 label	 tersebut	 tidak	
mengidentifikasi	stereotip	yang	diberikan,	secara	sosial	ia	dipaksa	oleh	keadaan	untuk	
menginternalisasi	 beberapa	 aspek	 dari	 label	 yang	 diberikan	 ke	 dalam	 konsep	 dirinya	
(Goode,	 1997).	 Liska	 dan	 Messner	 (1999)	 menyatakan	 bahwa	 orang-orang	 yang	
menjadi	 sasaran	stereotip	yang	merendahkan	berpotensi	untuk	mengembangkan	pola	



Vol.	12,	No.	1,	2026	
ISSN	2443-3667(print)	2715-4564	(online)	

104	

pikir	 yang	 sama	 dengan	 label	 tersebut	 sehingga	 menjadi	 rentan.	 Kerentanan	 ini	
dimanfaatkan	oleh	segelintir	kelompok	untuk	melabeli	sekelompok	perempuan	dengan	
istilah	‘kaum	rahim	anget’	atau	‘the	nuruls’.	

Penelitian	ini	membahas	bagaimana	label	yang	bersifat	derogatory	 ‘kaum	rahim	
anget’	 mendapatkan	 perluasan	 makna	 menjadi	 'the	 nuruls’	 untuk	 mengkategorikan	
secara	 spesifik	

sekelompok	 perempuan	 dengan	 ciri-ciri	 tertentu.	 Label	 ‘kaum	 rahim	 anget’	 yang	
awalnya	 digunakan	 untuk	 mengecap	 perempuan	 yang	 mengseksualisasi	 dan	
melecehkan	 laki-laki	 di	 sosial	 media	 ternyata	 mengalami	 pengembangan	 makna	 dan	
menambahkan	asosiasinya	kepada	 atribut	 religius	 dan	 penggemar	 K-pop.	 Seolah-olah	
‘kaum	rahim	anget’	tidak	cukup	untuk	mengkategorikan	perempuan	yang	secara	spesifik	
melakukan	 sesuatu,	 muncul	 tren	 baru	 dalam	 mengkategorikan	 perempuan	 dengan	
istilah	‘the	nuruls’.	‘The	nuruls’	memiliki	asosiasi	yang	jauh	lebih	luas	dan	beragam,	tidak	
hanya	atribut	religius	dan	minat	terhadap	k-pop	saja,	tetapi	juga	memperhatikan	kelas	
sosial	dan	pola	konsumsinya.	
	
Metode	

Tinjauan	 pustaka	menunjukkan	 bahwa	penggunaan	 bahasa	 dlaam	media	 sosial	
memiliki	peran	penting	dalam	membentuk	citra	perempuan	dan	mereproduksi	hierarki	
gender.	 Fesia	 (2019)	 dan	 Astari	 (2022)	 melihat	 bagaimana	 ekspresi	 'rahim	 anget'	
digunakan	 untuk	 mengobjektifikasi	 laki-laki.	 Fakhira	 dan	 Amaly	 (2024)	 menemukan	
bahwa	 'nurul'	 dari	 'the	 nuruls'	 dikategorikan	 sebagai	 perempuan	 yang	 religius	 namun	
memiliki	 sifat	 hipokrit	 pada	 namanya	 yang	 tidak	 mencerminkan	 nilai-nilai	 islam.	
Sementara	Sartika	dan	Erlangga	(2024)	mengklasifikasi	kriteria	yang	termasuk	kepada	
'the	nuruls'	dan	mana	yang	bukan	melalui	praktik	konsumsi	dan	penampilannya	(seperti	
hijab	atau	tidak	berhijab).	

Meskipun	 penelitian	 sebelumnya	 telah	membahas	 istilah	 seperti	 “rahim	 anget”	
dan	 “the	 nuruls”	 sebagai	 bentuk	 objektifikasi,	 stereotip	 religius,	 atau	 kategori	 sosial	
tertentu,	 belum	 ada	 kajian	 yang	 menelusuri	 bagaimana	 label-label	 ini	 berkembang,	
meluas,	 dan	 berfungsi	 sebagai	 mekanisme	 dominasi	 simbolik	 dalam	 wacana	 digital.	
Literatur	 yang	 ada	 juga	 belum	 menghubungkan	 penggunaan	 istilah	 tersebut	 dengan	
struktur	 kekuasaan	 yang	 lebih	 luas,	 khususnya	 bagaimana	 pelabelan	 linguistik	
mereproduksi	 pembedaan	 kelas	 dan	 gender.	 Karena	 itu,	 penelitian	 ini	 mengisi	
kekosongan	tersebut	dengan	menganalisis	istilah	“the	nuruls”	dan	“kaum	rahim	anget”	
melalui	 kerangka	 distinction	 Bourdieu	 dan	 Analisis	 Wacana	 Kritis	 Fairclough	 untuk	
mengungkap	 bagaimana	 label	 tersebut	 membentuk	 dan	 mempertahankan	 hierarki	
sosial	dalam	budaya	digital.	

Penelitian	 ini	menggunakan	kerangka	sosiologi	budaya	Pierre	Bourdieu	(1984),	
khususnya	 konsep	 distinction,	 untuk	 membaca	 bagaimana	 pertarungan	 simbolik	 dan	
pembedaan	 kelas	 bekerja	 dalam	 konstruksi	 makna	 di	 media	 sosial.	 Pendekatan	 ini	
dipilih	karena	mampu	menjelaskan	bagaimana	praktik	Bahasa	dalam	media	digital,	dan	
relasi	 sosial	 budaya	 berinteraksi	 dalam	 membentuk	 serta	 mereproduksi	 stereotip	
seperti	“kaum	rahim	anget”	dan	“the	nuruls”.	Kerangka	seperti	ini	memungkinkan	untuk	
menggali	 makna	 yang	 tersembunyi	 dalam	 penggunaan	 label-label	 derogatif,	 sekaligus	
menelusuri	 bagaimana	 struktur	 kekuasaan	 bekerja	 dalam	 proses	 produksi	 dan	
konsumsi	konten	digital.	

Dalam	 konsep	 distinction,	 Bourdieu	 melihat	 kehidupan	 sosial	 sebagai	 arena	
pertarungan	 simbolik	 yang	 terus	 menerus	 berlangsung,	 terutama	 antarkelas	 sosial.	
Pertarungan	 ini	 menghasilkan	 pembedaan-pembedaan	 yang	 dilegitimasi,	 sehingga	



Jurnal	Onoma:	Pendidikan,	Bahasa	dan	Sastra	
ISSN	2443-3667	(print)	2715-4564	(online) 

105	

memperkuat	 posisi	 kelas	 dominan	 dan	 menempatkan	 kelompok	 lain	 pada	 posisi	
subordinat.	 Distinction	 bukan	 hanya	 refleksi	 dari	 selera	 atau	 preferensi,	 tetapi	
mekanisme	produksi	dan	 reproduksi	budaya	yang	bekerja	melalui	kekerasan	 simbolik,	
yaitu	 bentuk	 dominasi	 yang	 tampak	 natural	 namun	 sesungguhnya	 mengatur	 cara	
berpikir,	merasa,	 dan	 bertindak	 individu	maupun	 kelompok.	 Dengan	 demikian,	 posisi	
sosial	 aktor	 menjadi	 pemicu	 penting	 dalam	 proses	 pembedaan,	 karena	 modal	 yang	
dimiliki	akan	menentukan	legitimasi	untuk	menilai,	melabel,	dan	mendefinisikan	pihak	
lain.	

Bahasa	memiliki	peran	sentral	dalam	proses	distinction	karena	berfungsi	sebagai	
kapital	budaya	sekaligus	kapital	simbolik	yang	dapat	dipergunakan	dalam	pertarungan	
sosial.	 Melalui	 penggunaan	 istilah	 tertentu,	 baik	 yang	 merendahkan	 maupun	 yang	
menaikkan	 status,	 bahasa	 beroperasi	 sebagai	 strategi	 simbolik	 untuk	 menunjukkan	
posisi	sosial	seseorang	dan	membedakan	diri	dari	kelompok	lain.	Ketika	sebuah	istilah	
memperoleh	 legitimasi	 sosial,	 istilah	 tersebut	 tidak	 hanya	 merepresentasikan	
kenyataan,	 tetapi	 juga	menciptakan	realitas	sosial	yang	memengaruhi	cara	masyarakat	
memandang	kelompok	tertentu.	Dalam	konteks	ini,	labeling	seperti	“kaum	rahim	anget”	
dan	 “the	 nuruls”	 berfungsi	 sebagai	 bentuk	 distinction	 linguistik	 yang	 menghasilkan	
batas-batas	 simbolik	 antar	 kelompok	 perempuan,	 sekaligus	 memperkuat	 relasi	 kuasa	
dalam	struktur	patriarkal.	

Konsep	 profit	 of	 distinction	 penting	 untuk	 memahami	 bagaimana	 praktik	
pembedaan	melalui	bahasa	memberikan	keuntungan	simbolik	bagi	aktor	atau	kelompok	
dominan.	Profit	of	distinction	merujuk	pada	keuntungan	berupa	prestise,	legitimasi,	dan	
kekuasaan	simbolik	yang	diperoleh	melalui	kemampuan	mendefinisikan	kategori	sosial	
dan	memaksakan	skema	klasifikasi	tertentu	sebagai	kebenaran	umum.	Ketika	kelompok	
dominan	 berhasil	 membuat	 label	 tertentu	 diterima	 secara	 luas,	 mereka	 memperoleh	
keuntungan	 simbolik	 berupa	 konfirmasi	 atas	 superioritas	 selera	 dan	posisinya.	Dalam	
kasus	pelabelan	terhadap	perempuan	di	media	sosial,	penggunaan	istilah	derogatif	tidak	
hanya	merendahkan	kelompok	yang	menjadi	sasaran,	 tetapi	 juga	memperkuat	otoritas	
kelompok	 yang	 melabel,	 karena	 mereka	 mendapatkan	 pengakuan	 sosial	 atas	
kemampuan	mengatur	makna	dan	membentuk	realitas	simbolik.	Dengan	demikian,	teori	
distinction	 memungkinkan	 penelitian	 ini	 menelusuri	 bagaimana	 bahasa,	 posisi	 sosial,	
dan	kekuasaan	saling	terkait	dalam	menghasilkan	serta	mempertahankan	hierarki	sosial	
di	ruang	digital.	

Objek	penelitian	berupa	konten	media	 sosial	 yang	memuat	 istilah	 “kaum	rahim	
anget”	 dan	 “the	 nuruls”,	 mencakup	 komentar,	 meme,	 unggahan	 visual,	 tweet,	 dan	
headline	 berita	 pada	media	 yang	menggunakan	 atau	membahas	 kedua	 label	 tersebut.	
Konten	 ini	 dikumpulkan	menggunakan	pencarian	 kata	 kunci,	 pemantauan	percakapan	
daring,	dan	dokumentasi	unggahan	yang	relevan	di	platform	seperti	Twitter/X,	TikTok,	
dan	 Instagram.	 Selain	 itu,	 penelitian	 memanfaatkan	 literatur	 sebagai	 data	 sekunder	
untuk	 memperkuat	 interpretasi	 mengenai	 seksisme	 media,	 stereotip	 terhadap	
perempuan,	 dan	 teori	 distinction.	 Konten	 yang	 dipilih	 berdasarkan	 pada	 konten	 yang	
memiliki	 interaksi	 di	 atas	 10,000	 penonton.	 Jumlah	 sebesar	 itu	menunjukkan	 adanya	
ketertarikan	 yang	 besar	 terhadap	 konten	 yang	 berbunyi	 serupa.	 Untuk	 konten	 yang	
berbentuk	 artikel	 berita,	 kritieria	 pemilihan	 konten	 dipilih	 berdasarkan	 artikel	 yang	
membantu	melegitimasi	stereotip	tersebut.		

Analisis	 data	 dilakukan	melalui	 pembacaan	mendalam	 terhadap	 struktur	 arena	
media,	posisi	aktor,	serta	relasi	kuasa	yang	muncul	dalam	produksi	konten.	Arena	media	
sosial	dipahami	sebagai	ruang	kompetitif	tempat	pengguna	saling	berebut	legitimasi	dan	
pengaruh,	 serta	 tempat	 kapital	 budaya—seperti	 selera	 hiburan,	 gaya	 bahasa,	 atribut	



Vol.	12,	No.	1,	2026	
ISSN	2443-3667(print)	2715-4564	(online)	

106	

religius,	atau	pola	konsumsi	dipertukarkan	sebagai	alat	pembedaan	sosial.	Bahasa	dan	
simbol	yang	muncul	dalam	istilah	“kaum	rahim	anget”	dan	“the	nuruls”	dianalisis	sebagai	
praktik	distinction,	yaitu	strategi	simbolik	untuk	membedakan	kelompok	yang	dianggap	
lebih	dominan	dari	kelompok	yang	diposisikan	lebih	rendah.	

Selain	Bourdieu,	penelitian	ini	juga	menggunakan	metode	Analisis	Wacana	Kritis	
(AWK)	 dari	 Norman	 Fairclough	 (2001)	 untuk	 memahami	 bagaimana	 praktik	
kebahasaan	 bekerja	 dalam	 dimensi	 proses	 relasi	 kekuasaan.	 Fairclough	 (2001)	
menekankan	 bahwa	 tujuan	 utama	 AWK	 adalah	 mengungkap	 ketidakadilan	 yang	
tersembunyi	 dalam	 wacana	 serta	 menunjukkan	 bagaimana	 bahasa	 digunakan	 untuk	
mempertahankan	dominasi	 sosial.	Dalam	konteks	 istilah	 “kaum	 rahim	anget”	 dan	 “the	
nuruls”,	AWK	memungkinkan	peneliti	mengidentifikasi	bagaimana	bahasa	yang	tampak	
biasa	 bekerja	 sebagai	 mekanisme	 untuk	 membungkam,	 mendiskreditkan,	 atau	
mengkonstruksi	 kelompok	 perempuan	 dalam	 posisi	 subordinat.	 Dengan	 demikian,	
pendekatan	ini	melengkapi	kerangka	Bourdieu	dengan	menyoroti	dimensi	ideologis	dari	
praktik	bahasa	yang	menghasilkan	dan	mereproduksi	stereotip	gender	di	ruang	digital.	

Fairclough	(2001)	membagi	analisis	wacana	ke	dalam	tiga	dimensi:	teks,	praktik	
diskursif,	 dan	 praktik	 sosiokultural.	 Pada	 level	 teks,	 analisis	 berfokus	 pada	 deskripsi	
elemen	 linguistik	 untuk	 melihat	 bagaimana	 representasi	 tertentu	 dibentuk	 serta	
bagaimana	konteks	sosial-kultural	memengaruhi	proses	produksi	teks	tersebut.	Dimensi	
praktik	 diskursif	 menekankan	 interpretasi,	 yaitu	 bagaimana	 teks	 dikonsumsi,	
ditafsirkan,	 dan	 ditempatkan	 dalam	 jaringan	 diskursus	 yang	 lebih	 luas	 sehingga	 pola-
pola	 representasi	 dapat	 diidentifikasi.	 Sementara	 itu,	 pada	 dimensi	 praktik	
sosiokultural,	 analisis	 diarahkan	 pada	 eksplanasi	 mengenai	 bagaimana	 wacana	
berkaitan	 dengan	 praktik	 sosial	 dan	 relasi	 kekuasaan,	 termasuk	 bagaimana	 ia	
berkontribusi	dalam	memapankan	atau	mengubah	struktur	sosial.		
	
Hasil	

Penelitian	ini	menemukan	bahwa	pelabelan	“kaum	rahim	anget”	dan	“the	nuruls”	
beroperasi	 sebagai	 mekanisme	 simbolik	 yang	 merendahkan	 perempuan	 melalui	
perluasan	makna	yang	tidak	lagi	terkait	dengan	konteks	asalnya.	Istilah-istilah	tersebut	
berkembang	 dari	 sebutan	 yang	 spesifik	 menjadi	 label	 umum	 yang	 dilekatkan	 pada	
perempuan	 dengan	 atribut	 religius,	 preferensi	 budaya	 populer,	 atau	 pola	 konsumsi	
tertentu,	 sehingga	 membentuk	 citra	 negatif	 yang	 dinormalisasi	 dalam	 ruang	 digital.	
Analisis	melalui	 kerangka	distinction	 Bourdieu	menunjukkan	bahwa	penggunaan	 label	
ini	 menghasilkan	 profit	 of	 distinction	 bagi	 kelompok	 dominan,	 yang	 menggunakan	
bahasa	sebagai	alat	untuk	menegakkan	batas	kelas	dan	gender.	Sementara	itu,	Analisis	
Wacana	 Kritis	 Fairclough	 mengungkap	 bahwa	 penyebaran	 dan	 penerimaan	 istilah	
tersebut	 memperkuat	 relasi	 kekuasaan	 patriarkal,	 menjadikan	 bahasa	 sebagai	
instrumen	dalam	memapankan	ketidaksetaraan	sosial	dan	mengikis	agensi	perempuan.	

	
‘Kaum	Rahim	Anget’	

Istilah	 ‘kaum	 rahim	 anget’	 berawal	 dari	 reaksi	 pengguna	 internet	 merespon	
unggahan	 Jonatan	 Christie	 seorang	 atlit	 bulu	 tangkis	 Indonesia	 membuka	 bajunya	
ketika	 laga	 semi-	 final	 Asian	 Games	 2018.	 Unggahan	 tersebut	 dikomentari	 oleh	
penggemar	Christie	bertuliskan	‘rahimku	anget’	(Lihat	Gambar	1.1.).	



Jurnal	Onoma:	Pendidikan,	Bahasa	dan	Sastra	
ISSN	2443-3667	(print)	2715-4564	(online) 

107	

	
	

Gambar	1.1.	Rahimku	Anget	pada	kolom	komentar	Jonatan	Christie	
	
Pada	 awalnya,	 label	 ‘rahim	 anget’	 yang	 bersifat	 derogatory	 ditujukan	 kepada	

perempuan	yang	secara	terang-terangan	mengseksualisasi	laki-laki	(umumnya	laki-laki	
terkenal	dan	berpenampilan	rupawan,	seperti	Jonatan	Christie).	Ungkapan	‘rahim	anget’	
menjadi	 ungkapan	 yang	 melecehkan	 laki-laki	 pada	 publik	 media	 sosial.	 Ekspresi	 ini	
termasuk	ke	dalam	kategori	 kekerasan	 seksual	 secara	verbal	 (atau	 tertulis)	dan	 tidak	
boleh	 diungkapkan	 secara	 sembarangan	 (Eviana,	 2020).	 Meskipun	 telah	 mengetahui	
bahwa	ekspresi	ini	merupakan	bentuk	pelecehan,	penggunaan	frasa	‘rahim	anget’	tetap	
digunakan	secara	lumrah	dan	menjadi	sebuah	ekspresi	yang	umum.		

Frasa	 ini	 diperkuat	 oleh	 media	 besar	 yang	 menggunakan	 istilahnya.	 Alih-alih	
menghindari	 penggunaan	 frasa	 ini	 karena	 sifatnya	 yang	 melecehkan,	 media	 justru	
menggunakannya	 untuk	 mendeskripsikan	 ekspresi	 perempuan	 dalam	 menanggapi	
sebuah	fenomena.	Seperti	pada	Gambar	1.2.	

	

	
Gambar1.2.	Penggunaan	Frasa	'rahim	anget'	pada	headline	berita	di	Media.	(Sumber:	

Google	News,	diambil	pada	tanggal	5	November	2024)	
	
Keikutsertaan	 media	 massa	 dalam	 menggunakan	 frasa	 ‘rahim	 anget’	 menjadi	

legitimasi	bahwa	ungkapan	tersebut	lumrah	digunakan.		
Ekspresi	 ini,	 seiring	 berjalannya	 waktu,	 kemudian	 meluas	 menjadi	 sebuah	 label.	

Penggunaan	 frasa	 ‘rahim	 anget’	 meluas	 menjadi	 ‘kaum	 Rahim	 anget’.	 Seperti	 telah	
dijelaskan	 sebelumnya	 bahwa	 ‘rahim	 anget’	 ini	memiliki	 asosiasi	 dengan	 sekelompok	
orang	berhijab,	label	ini	digunakan	secara	semena-mena	dan	sebagai	bentuk	derogatory.	



Vol.	12,	No.	1,	2026	
ISSN	2443-3667(print)	2715-4564	(online)	

108	

Perempuan	 yang	 memiliki	 ciri	 tersebut	 (menggunakan	 hijab,	 penyuka	 k-pop)	 rentan	
terhadap	pelabelan	‘kaum	rahim	anget’	

Pada	 Gambar	 1.3.	 &	 1.4.,	 label	 ‘kaum	 rahim	 anget’	 digunakan	 untuk	
menstereotipkan	perempuan	yang	mengikuti	demonstrasi.	

	

	
	
Gambar	1.3.	Label	Kaum	Rahim	Anget	Terhadap	Perempuan	Berhijab	yang	mengikuti	

demonstrasi.	Sumber:	x.com	(diambil	pada	tanggal	4	Maret	2024)	
	

	
Gambar	1.4.	Label	Kaum	Rahim	Anget	terhadap	perempuan	berhijab	yang	mengikuti	

demonstrasi.	Sumber:	x.com	(diambil	pada	tanggal	4	Maret	2024)	
	

Sematan	label	 ‘kaum	rahim	anget’	bergeser	dari	perempuan	yang	mengseksualisasi	
dan	 melecehkan	 laki-laki	 menjadi	 sebuah	 bentuk	 stereotip	 dan	 label	 derogatory	
sekelompok	perempuan	yang	memiliki	ciri-ciri	yang	sama.		

Pada	 Gambar	 1.3.,	 konteks	 penggunaan	 istilah	 “kaum	 rahim	 anget”	 tidak	 lagi	
ditujukan	 kepada	 perempuan	 yang	 melakukan	 pelecehan	 terhadap	 laki-laki	 di	 ruang	
digital.	 Sebaliknya,	 label	 tersebut	 diarahkan	 kepada	 sekelompok	 perempuan	 berhijab	
yang	 mengikuti	 demonstrasi,	 tanpa	 adanya	 indikasi	 perilaku	 seksual	 maupun	
pelanggaran	 norma	 apa	 pun.	 Penggunaan	 label	 ini	 menunjukkan	 bahwa	 pembedaan	
dilakukan	 semata-mata	 berdasarkan	 penampilan	 dan	 identitas	 visual,	 bukan	 pada	
tindakan.	 Pada	 titik	 inilah	 pergeseran	 makna	 dimulai:	 sebuah	 istilah	 yang	 awalnya	
merujuk	pada	perilaku	seksual	kini	berubah	menjadi	stereotip	yang	dilekatkan	kepada	
kelompok	perempuan	tertentu	secara	general.	

Cuitan	 lanjutan	 pada	 Gambar	 1.4.	 memperkuat	 pergeseran	 makna	 tersebut.	
Kelompok	perempuan	berhijab	dalam	konteks	demonstrasi	tetap	dihubungkan	dengan	
narasi	 seksual,	 meskipun	 foto	 tersebut	 sama	 sekali	 tidak	 menampilkan	 unsur	 yang	
berkaitan	 dengan	 seksualitas.	 Korelasi	 yang	 dipaksakan	 antara	 seksualitas	 dan	
partisipasi	perempuan	dalam	aksi	publik	menunjukkan	bahwa	pelabelan	tersebut	tidak	
didasarkan	pada	realitas	visual,	melainkan	pada	konstruksi	sosial	yang	ingin	mengatur,	
membatasi,	 atau	mendiskreditkan	perempuan.	Dengan	demikian,	 istilah	yang	awalnya	
spesifik	kini	menjadi	alat	untuk	mengkonstruksi	 identitas	negatif	bagi	kelompok	yang	
lebih	luas,	khususnya	perempuan	dengan	atribut	religius.	

Temuan	 ini	menunjukkan	 bahwa	 penggunaan	 istilah	 “kaum	 rahim	 anget”	 telah	
bertransformasi	 menjadi	 mekanisme	 distinction	 berbasis	 bahasa	 yang	 melakukan	
reduksi	 identitas	 perempuan	 menjadi	 stereotip	 seksual	 meski	 tidak	 relevan	 dengan	
konteks.	 Pelabelan	 ini	 memungkinkan	 pelaku	 wacana	 menegakkan	 batas	 simbolik	
antara	kelompok	“yang	dianggap	pantas”	dan	kelompok	“yang	dianggap	tidak	pantas,”	
terutama	melalui	asosiasi	seksual	yang	dilekatkan	tanpa	dasar	faktual.	Transformasi	ini	



Jurnal	Onoma:	Pendidikan,	Bahasa	dan	Sastra	
ISSN	2443-3667	(print)	2715-4564	(online) 

109	

memperlihatkan	 bagaimana	 bahasa	 dapat	 digunakan	 sebagai	 alat	 kekuasaan	 simbolik	
yang	 tidak	hanya	merendahkan,	 tetapi	 juga	mengontrol	 citra	perempuan	dalam	ruang	
publik,	sehingga	berkontribusi	pada	reproduksi	ketimpangan	gender	yang	lebih	luas.	

	
	‘The	Nuruls’	

Istilah	 ‘kaum	 rahim	 anget’	 yang	 popular	 pada	 tahun	 2018	 kini	 digantikan	 oleh	
istilah	 ‘the	 nuruls’,	 sebuah	 label	 yang	 digunakan	 menstereotipkan	 perempuan	 secara	
spesifik.	 Secara	 umum,	 stereotip	 ‘the	 nuruls’	 digambarkan	 seperti	 yang	 terlihat	 pada	
gambar	2.1.	

	
	

2.1.	Stereotip	dan	Label	‘the	nuruls’	(sumber:	X)	
	

Terlihat	pada	gambar	2.1.,	 istilah	 ‘rahim	anget’	masih	disematkan	kepada	 label	
‘the	nuruls’.	Hal	ini	berarti	the	nuruls	adalah	evolusi	dari	label	yang	bersifat	derogatory,	
yang	secara	representatif	 tidak	mewakili	 segelintir	perempuan	yang	mengseksualisasi	
dan	 melecehkan	 laki-laki.	 ‘The	 nuruls’	 adalah	 perluasan	 makna	 yang	 memang	
diperuntukkan	untuk	membuat	stereotip	dan	citra	segelintir	kelompok	perempuan.	

Pada	ciri	stereotip	 ‘the	nuruls’,	terlihat	sematan	atribut	religius	(dengan	gambar	
mockery	menggunakan	kerudung)	dan	minat	terhadap	K-pop	(ditandai	dengan	stereotip	
menggunakan	 kata	 ‘hyung’,	 yang	 berarti	 kakak	 laki-laki	 dalam	 bahasa	 Korea)	 masih	
menjadi	moda	utama	yang	menggambarkan	stereotip	 ‘kaum	rahim	anget’.	Akan	tetapi,	
pada	 label	 ‘the	 nuruls’	 yang	 bersifat	 derogatory	 ini,	 muncul	 sematan	 baru	 seperti	
konsumsi	 merk	 minuman	 Janji	 Jiwa,	 pengguna	 media	 sosial	 Twitter,	 mengonsumsi	
seblak,	 dan	 pola	 celotehan	 yang	 sering	 dikicaukan	melalui	 akun	media	 sosial	 Twitter	
(kini	X)	mereka.	

Penanda-penanda	 tersebut	 menjadi	 bermasalah	 karena	 muatan	 maknanya	
terlalu	 luas.	 Labeling	 tersebut	 memicu	 seksisme	 karena	 muatan	 maknanya	 yang	
berkembang	 dan	 dengan	 perkembangan	 makna	 yang	 begitu	 luas	 perempuan	 dapat	
dikategorisasikan	begitu	mudah	ke	dalam	label	 ‘the	nuruls’,	mengerdilkan	identitasnya	
berdasarkan	hal	 yang	mereka	 sukai,	 atribut	 yang	 digunakan,	 atau	 pola	 konsumsinya.	
Istilah	 ‘kaum	 rahim	 anget’	 yang	 pada	 mulanya	 ditujukan	 kepada	 orang-orang	 yang	



Vol.	12,	No.	1,	2026	
ISSN	2443-3667(print)	2715-4564	(online)	

110	

spesifik,	 mengalami	 evolusi	menjadi	 ‘the	 nuruls’	 yang	memiliki	 perluasan	makna	 dan	
label	baru	yang	merendahkan.	

Penanda-penanda	 tersebut	 digunakan	 untuk	mockery	 kepada	 perempuan	 yang	
menggunakan	 atribut	 religius	 atau	 pola	 konsumsi	 tertentu.	 Seperti	 pada	Gambar	 2.2.,	
‘the	 nuruls’	digunakan	 secara	 general	 dan	memang	 sengaja	 digunakan	untuk	melabeli	
perempuan	 dengan	pola	konsumsi	tertentu	(Mie	Gacoan	sebagai	substitusi	dari	seblak	
karena	rasanya	yang	sama-sama	pedas)	dan	menggunakan	atribut	religius.	

	
Gambar	2.2.	Challenge	Mencari	The	Nuruls	di	Twitter.	Mendapatkan	Views	1.5	juta.	

(sumber:	X)	
	

Labeling	 ‘the	 nuruls’	 yang	 merugikan	 perempuan	 yang	 beratribut	 religius	
dilanggengkan	 oleh	 penggunaannya	 yang	 masif	 dan	 bersifat	 general.	 Lebih	 jauh	 lagi,	
label	 tersebut	 diinkorporasi	 oleh	 pengusaha-pengusaha	 yang	 menjual	 komoditas	
sandang	religius	dan	toko	penjual	kopi	yang	cukup	besar	seperti	pada	gambar	2.3.	dan	
2.4.	

	
	

Gambar	2.3.	Menjual	Barang	Khusus	untuk	The	Nuruls	(sumber:	X)	



Jurnal	Onoma:	Pendidikan,	Bahasa	dan	Sastra	
ISSN	2443-3667	(print)	2715-4564	(online) 

111	

	
	

Gambar	2.4.	Bajawa	Kopi,	Menginkorporasi	The	Nuruls	(Sumber:	X)	
	

Penjual	 atribut	 religius	 yang	 mengetahui	 label	 ‘the	 nuruls’	 digunakan	 secara	
umum,	 menginkorporasi	 istilah	 tersebut	 untuk	 cara	 marketing	 mereka.	 Begitu	 pula	
Bajawa	 Kopi,	 yang	 secara	 terang-terangan	 menginkorporasi	 label	 ‘the	 nuruls’	 dan	
melanggengkan	 stereotip	 negatif	 terhadap	 perempuan	 yang	 menggunakan	 atribut	
religius	dan	penanda-penandanya.	

Label	 ‘the	 nuruls’	 kini	 dengan	 sengaja	 digunakan	 untuk	 merendahkan	
perempuan	 dengan	 ciri	 tertentu.	 Generalisasi	 yang	 dilakukan	 terhadap	 segelintir	
kelompok	 ini	 selain	 bersifat	 seksis,	 membahayakan	 perempuan	 dengan	 ciri	 tertentu	
karena	 menjadi	 citra	 negatif	 terhadap	 perempuan.	 Atribut	 religius	 yang	 semestinya	
tidak	 memengaruhi	 posisi	 sosial	 perempuan	 justru	 diberi	 makna	 negatif	 karena	
diasosiasikan	 dengan	 konotasi	 buruk	 yang	 sebelumnya	 dilekatkan	 pada	 istilah	 “kaum	
rahim	 anget”.	 Seakan-akan	 citra	 negatif	 tersebut	 belum	 cukup	 menggambarkan	
perempuan	dengan	ciri	 tertentu,	kemunculan	istilah	“the	nuruls”	menjadi	bentuk	baru	
yang	sengaja	digunakan	untuk	menempelkan	label	tambahan	kepada	mereka.	Penanda-
penanda	ini	juga	bersifat	merendahkan	karena	dikaitkan	dengan	pola	konsumsi,	selera,	
dan	kelas	sosial	 tertentu.	Asosiasi	seperti	seblak,	ketertarikan	pada	K-pop,	dan	atribut	
lain	yang	dilekatkan	pada	 istilah	 “the	nuruls”	dipahami	sebagai	gambaran	kelas	sosial	
yang	 rendah,	 sebuah	 proses	 yang	 dalam	 kerangka	 Bourdieu	 (1984)	 disebut	 sebagai	
distinction.	

Menurut	Bourdieu	 (1984),	distinction	 berkaitan	dengan	dominasi,	prestise,	dan	
batas-batas	sosial	yang	 tajam	dalam	masyarakat.	Selera	dan	pola	konsumsi	digunakan	
sebagai	 perangkat	 untuk	 melegitimasi	 perbedaan	 antarkelas,	 menjadikan	 kelompok	
dominan	mampu	menentukan	nilai	 sosial	 dari	 preferensi	 tertentu.	Dalam	konteks	 ini,	
pelabelan	 “the	 nuruls”	 berfungsi	 untuk	 merendahkan	 perempuan	 dengan	 ciri-ciri	
tertentu	berdasarkan	posisi	sosial	yang	dilekatkan	kepada	mereka.	Istilah	ini	kemudian	
membentuk	citra	negatif	yang	menggambarkan	kelompok	tersebut	sebagai	kelas	bawah	
dan	menjadi	 alat	 penghinaan.	 Penggunaan	 dan	 penyebaran	 istilah	 ini	 oleh	 kelompok	
dominan	 turut	 melanggengkan	 citra	 keliru	 mengenai	 perempuan	 berhijab	 maupun	
perempuan	yang	memiliki	 penanda	 serupa.	Ketika	 legitimasi	 terhadap	pembedaan	 ini	
terus	diinternalisasi,	atribut	religius	dan	pola	konsumsi	tertentu	semakin	dipersepsikan	
sebagai	sesuatu	yang	rendah	nilainya.	

Konstruksi	 citra	 semacam	 ini	 pada	 akhirnya	 mengikis	 nilai	 dan	 kedudukan	
perempuan	dalam	kehidupan	sosial	yang	setara.	Pembedaan	berdasarkan	kelas	sosial,	
atribut	 religius,	 dan	 pola	 konsumsi	 semakin	 menegaskan	 hierarki	 yang	 tidak	 adil.	
Pelestarian	label	seperti	“the	nuruls”	bukan	hanya	menciptakan	citra	negatif,	tetapi	juga	



Vol.	12,	No.	1,	2026	
ISSN	2443-3667(print)	2715-4564	(online)	

112	

merendahkan	 martabat	 perempuan	 dan	 mengukuhkan	 pola	 seksisme	 yang	
dinormalisasi	dalam	struktur	patriarkis.	Dengan	demikian,	istilah	“the	nuruls”	menjadi	
problematis	 karena	 selain	 menghasilkan	 citra	 keliru,	 ia	 juga	 berfungsi	 sebagai	 alat	
perendahan	dan	diskriminasi	gender.	

Dalam	kerangka	Analisis	Wacana	Kritis	(AWK)	Fairclough	(2001),	pelabelan	“the	
nuruls”	 dapat	 dibaca	 sebagai	 praktik	 tekstual	 yang	 mengandung	 strategi	 linguistik	
untuk	 merendahkan	 kelompok	 tertentu.	 Pada	 level	 teks,	 istilah	 ini	 bekerja	 melalui	
pemilihan	 kata	 yang	 berkonotasi	 negatif	 dan	 melekatkan	 citra	 tertentu	 kepada	
perempuan	berhijab	atau	perempuan	dengan	pola	konsumsi	tertentu.	Meskipun	secara	
denotatif	 tampak	 sebagai	 gurauan	 atau	 lelucon	 internet,	 struktur	 kebahasaan	 yang	
digunakan	 justru	 memproduksi	 citra	 yang	 meremehkan	 dan	 memosisikan	 kelompok	
sasaran	 sebagai	 inferior.	 Fairclough	 (2001)	menekankan	 bahwa	 bahasa	 tidak	 pernah	
netral;	 setiap	 kata	 membawa	 perspektif	 dan	 ideologi	 yang	 menyusun	 cara	 pembaca	
memahami	 kelompok	 yang	 dilabel.	 Dalam	 konteks	 ini,	 istilah	 “the	 nuruls”	 berfungsi	
sebagai	mekanisme	simbolik	untuk	mencitrakan	perempuan	sebagai	entitas	yang	layak	
direndahkan,	bukan	sebagai	agen	sosial	yang	otonom.	

Pada	level	praktik	diskursif,	proses	produksi	dan	konsumsi	wacana	“the	nuruls”	
menunjukkan	 bagaimana	 istilah	 tersebut	 beredar,	 dipahami,	 dan	 dinormalisasi	 oleh	
pengguna	 media	 sosial.	 Penyebaran	 cepat	 melalui	 unggahan	 humor,	 meme,	 dan	
komentar	publik	mengindikasikan	bahwa	wacana	ini	diproduksi	dalam	iklim	sosial	yang	
menerima	atau	bahkan	mendorong	pelecehan	berbasis	gender.	Ketika	wacana	tersebut	
dikonsumsi	 secara	 berulang,	 ia	 membentuk	 pola	 interpretasi	 tertentu:	 publik	 mulai	
memandang	 atribut	 religius,	 preferensi	 hiburan,	 dan	 pola	 konsumsi	 tertentu	 sebagai	
indikator	 citra	 yang	 rendah.	 Fairclough	 (2001)	 menggarisbawahi	 bahwa	 interpretasi	
pembaca	 tidak	 berdiri	 sendiri;	 ia	 selalu	 dipengaruhi	 oleh	 tatanan	 wacana	 yang	 lebih	
luas.	 Dalam	 kasus	 ini,	 tatanan	 wacana	 patriarkal	 menyediakan	 kerangka	 yang	
memungkinkan	 pembaca	menafsirkan	 istilah	 “the	 nuruls”	 sebagai	 sesuatu	 yang	 dapat	
diterima,	lucu,	atau	benar	adanya,	meskipun	ia	mengandung	sifat	diskriminatif.	

Pada	 level	 praktik	 sosiokultural,	 istilah	 “the	 nuruls”	 mencerminkan	 relasi	
kekuasaan	 dalam	 masyarakat	 yang	 lebih	 luas	 dan	 berperan	 dalam	 mereproduksi	
struktur	sosial	yang	tidak	setara.	Fairclough	(2001)	menekankan	bahwa	wacana	tidak	
hanya	 menggambarkan	 realitas	 sosial,	 tetapi	 juga	 memiliki	 efek	 nyata	 dalam	
memapankan	 atau	 mengubah	 struktur	 sosial.	 Dalam	 hal	 ini,	 wacana	 “the	 nuruls”	
memperkuat	hierarki	gender	dan	kelas	melalui	pelabelan	yang	merendahkan.	Wacana	
tersebut	 bekerja	 sebagai	 alat	 reproduksi	 ideologi	 patriarkal,	 yang	 menempatkan	
perempuan,	khususnya	yang	berhijab	atau	berasal	dari	kelas	sosial	tertentu,	dalam	citra	
yang	 dibatasi	 oleh	 stereotip.	 Ketika	masyarakat	 dominan	 terus	menginternalisasi	 dan	
mengulang	 wacana	 ini,	 struktur	 sosial	 yang	 menempatkan	 perempuan	 pada	 posisi	
subordinat	 semakin	 menguat.	 Dengan	 demikian,	 melalui	 analisis	 wacana	 kritis	
Fairclough	(2001),	dapat	dipahami	bahwa	istilah	“the	nuruls”	bukan	sekadar	kata,	tetapi	
bagian	 dari	 praktik	 kekuasaan	 yang	 beroperasi	 lintas	 teks,	 interaksi	 diskursif,	 dan	
konteks	sosiokultural	yang	lebih	luas.	
	
Simpulan	

Pelabelan	 terhadap	 perempuan	 melalui	 stereotip	 merendahkan	 seperti	 “kaum	
rahim	 anget”	 dan	 “the	 nuruls”	 memberikan	 dampak	 yang	 signifikan	 terhadap	 citra	
perempuan	karena	membatasi	dan	membentuk	pemaknaan	negatif	terhadap	kelompok	
tertentu.	 Pergeseran	makna	 dari	 istilah	 “kaum	 rahim	 anget”,	 yang	 awalnya	 ditujukan	
kepada	perempuan	yang	mengseksualisasi	figur	public,	berkembang	menjadi	istilah	“the	



Jurnal	Onoma:	Pendidikan,	Bahasa	dan	Sastra	
ISSN	2443-3667	(print)	2715-4564	(online) 

113	

nuruls”	 ketika	 penggunaannya	 dianggap	 tidak	 lagi	 cukup	 luas	 untuk	menggeneralisasi	
kelompok	 perempuan	 yang	 ingin	 disasar.	 Melalui	 penanda	 yang	 dilekatkan,	 seperti	
atribut	religius,	minat	terhadap	K-pop,	serta	pola	konsumsi	tertentu,	istilah	“the	nuruls”	
menjadi	instrumen	baru	untuk	melabel	perempuan	secara	lebih	luas	dan	lebih	derogatif.	

Perluasan	makna	 ini	membuat	perempuan	dengan	ciri	 tertentu	semakin	rentan	
dikategorikan	 secara	 diskriminatif.	 Penanda	 yang	 longgar	 dan	 asosiasi	 makna	 yang	
terlalu	 luas	 menyebabkan	 perempuan	 berhijab,	 penggemar	 K-pop,	 atau	 yang	
mengonsumsi	produk	tertentu	dengan	mudah	dicitrakan	sebagai	bagian	dari	kelompok	
yang	 direndahkan.	 Proses	 ini	 dilanggengkan	 melalui	 normalisasi	 dan	 inkorporasi	
wacana	tersebut	di	ruang	digital,	baik	oleh	pengguna	media	sosial	maupun	oleh	brand	
komersial	yang	memanfaatkan	istilah	ini	sebagai	strategi	pemasaran.	Pada	titik	ini,	citra	
negatif	yang	terbentuk	bukan	hanya	menyederhanakan	identitas	perempuan,	tetapi	juga	
mengukuhkan	stereotip	seksis	yang	merugikan	mereka	secara	simbolik	dan	sosial.	

Melalui	 perspektif	 distinction	 Bourdieu,	 pelabelan	 ini	 dapat	 dipahami	 sebagai	
mekanisme	 pembedaan	 yang	 berfungsi	 mempertahankan	 dominasi	 kelas	 dan	 gender.	
Istilah	“the	nuruls”	mengoperasikan	distinction	melalui	bahasa	sebagai	kapital	simbolik:	
kelompok	 dominan	 memperoleh	 profit	 of	 distinction	 ketika	 berhasil	 mendefinisikan	
kelompok	 lain	 sebagai	 kelas	 sosial	 rendah	 melalui	 atribut	 seperti	 selera	 makanan,	
preferensi	 hiburan,	 maupun	 gaya	 berpakaian.	 Pembedaan	 ini	 menegaskan	 hierarki	
sosial	karena	selera	dan	konsumsi	dipakai	sebagai	 legitimasi	untuk	menilai	siapa	yang	
dianggap	memiliki	nilai	sosial	tinggi	dan	siapa	yang	dianggap	rendah.	Dengan	demikian,	
istilah	derogatif	ini	tidak	hanya	merendahkan	secara	personal,	tetapi	juga	memperkuat	
struktur	sosial	yang	menguntungkan	kelompok	dominan.	

Kerangka	 Analisis	 Wacana	 Kritis	 Fairclough	 menegaskan	 bahwa	 bahasa	 yang	
digunakan	 dalam	 istilah-istilah	 tersebut	 tidak	 bersifat	 netral,	 melainkan	 bagian	 dari	
praktik	 diskursif	 yang	memproduksi	 dan	mereproduksi	 ketidaksetaraan	 gender.	 Pada	
level	 teks,	 pemilihan	 kata	 berkonotasi	 negatif	 membangun	 citra	 perempuan	 sebagai	
objek	 penghinaan.	 Pada	 level	 praktik	 diskursif,	 penyebaran	 istilah	melalui	meme	 dan	
unggahan	 media	 sosial	 menunjukkan	 bagaimana	 publik	 berpartisipasi	 dalam	
mengonsumsi	dan	menormalkan	stereotip	tersebut.	Pada	level	sosiokultural,	wacana	ini	
memperkuat	relasi	kekuasaan	patriarkal	yang	mengatur	siapa	yang	layak	dihormati	dan	
siapa	yang	 layak	direndahkan.	Dengan	demikian,	 istilah	 “the	nuruls”	bukan	hanya	alat	
lelucon,	 tetapi	 bagian	 dari	 mekanisme	 sosial	 yang	memapankan	 ketimpangan	 gender	
dan	mengikis	agensi	perempuan.	

Secara	keseluruhan,	pelabelan	“kaum	rahim	anget”	dan	“the	nuruls”	menciptakan	
citra	yang	merendahkan	perempuan	melalui	bahasa,	pembedaan	kelas,	dan	reproduksi	
ideologi	patriarkal.	Wacana	ini	tidak	hanya	membentuk	persepsi	publik	secara	negatif,	
tetapi	 juga	 berkontribusi	 pada	 pelemahan	 posisi	 perempuan	 dalam	 ruang	 sosial	 dan	
digital.	Oleh	karena	itu,	kedua	istilah	tersebut	bermasalah	bukan	hanya	karena	sifatnya	
yang	 seksis	 dan	 menghina,	 tetapi	 juga	 karena	 perannya	 dalam	 mempertahankan	
struktur	sosial	yang	 tidak	setara	serta	memproduksi	citra	perempuan	yang	keliru	dan	
merugikan.	
	
Daftar	Pustaka	
Astari,	Ayang.	(2022).	"Objektifikasi	Tubuh	Laki-laki	dalam	Ekspresi	Seksual	Perempuan	

di		 Media	Sosial,"	Jurnal	Studi	Masyarakat	dan	Pendidikan:	Vol.	6:	No.	1.	
Bandura,	A.	(2001).	Social	Cognitive	Theory	of	Mass	Communication.	Media	Psychology,	
	 3(3),	265–299.	https://doi.org/10.1207/S1532785XMEP0303_03	

https://doi.org/10.1207/S1532785XMEP0303_03


Vol.	12,	No.	1,	2026	
ISSN	2443-3667(print)	2715-4564	(online)	

114	

Becker,	H.	(1963).	Outsiders:	Studies	in	the	Sociology	of	Deviance	,	New	York	:	Free	Press	
Bianchi,	D.,	Morelli,	M.,	Baiocco,	R.,	&	Chirumbolo,	A.	(2017).	Sexting	as	the	mirror	on	the	

wall:	 Body-esteem	 attribution,	 media	 models,	 and	 objectified-body	
consciousness.	 Journal	 of	 Adolescence,	 61(1),	 164–172.	
https://doi.org/10.1016/j.adolescence.2017.10.006	

Bourdieu,	P.	(1984)	Distinction:	A	Social	Critique	of	the	Judgment	of	Taste.	Routledge	&	
Kegan	Paul,	London.	

Castaño,	 A.,	 Fontanil,	 Y.,	 &	 García-Izquierdo,	 A.	 (2019).	 “Why	 Can’t	 I	 Become	 a	
Manager?”—A	 Systematic	 Review	 of	 Gender	 Stereotypes	 and	 Organizational	
Discrimination.	International	Journal	of	Environmental	Research	and	Public	Health,	
16(10),	1813.	https://doi.org/10.3390/ijerph16101813	

Eagly,	 A.	 H.,	 Nater,	 C.,	 Miller,	 D.	 I.,	 Kaufmann,	 M.,	 &	 Sczesny,	 S.	 (2020).	 Gender	
stereotypes	have	changed:	A	cross-temporal	meta-analysis	of	U.S.	public	opinion	
polls	 from	 1946	 to	 2018.	 American	 Psychologist,	 75(3),	 301–315.	
https://doi.org/10.1037/amp0000494	

Ellemers,	N.,	Pagliaro,	S.,	&	Barreto,	M.	 (2013).	Morality	and	behavioural	 regulation	 in	
groups:	A	social	identity	approach.	European	Review	of	Social	Psychology,	24(1),	
160–193.	https://doi.org/10.1080/10463283.2013.841490	

Erikson,	E.	H.	(1994).	Identity:	Youth	and	crisis.	WW	Norton	&	company.	
Eriyanto.	(2005).	Analisis	Wacana:	Pengantar	Analisis	Teks	Media.	Yogyakarta:	LKiS.	
Eviana,	Diana.	(2020).	Wacana	Sexual	Harrasment	dalam	Komentar	Ekspresi	Seksual	
	 Perempuan	di	Media	Sosial.	Tesis	Universitas	Airlangga.	
Fairclough,	N.	(2001).	Language	and	Power	(2nd	ed.).	London:	Longman.	
Fakhira,	 R.,	 &	 Amaly,	 N.	 (2024).	 “The	 Nuruls”:	 A	 Sociolinguistic	 Study	 of	 Name	
Enregisterment	 in	 Indonesian	 Online	 Discourse.	 Alhadharah:	 Jurnal	 Ilmu	 Dakwah,	
	 23(2),	 213–226.	 Retrieved	 from	 https://jurnal.uin-
	 antasari.ac.id/index.php/alhadharah/article/view/13815	
Fesia,	Deninta	Lira.	(2019).	Seksisme	dalam	Tuturan	di	Twitter	Pasca	Ajang	Asian	Games	
	 2018.	Bandung:	Universitas	Pendidikan	Indonesia.	
Gerbner,	G.	(1998).	Cultivation	Analysis:	An	Overview.	Mass	Communication	and	Society,	

1(3–4),	175–194.	https://doi.org/10.1080/15205436.1998.9677855	
Gill,	 M.	 J.	 (2004).	 When	 information	 does	 not	 deter	 stereotyping:	 Prescriptive	

stereotyping	 can	 foster	 bias	 under	 conditions	 that	 deter	 descriptive	
stereotyping.	 Journal	 of	 Experimental	 Social	 Psychology,	 40(5),	 619–632.	
https://doi.org/10.1016/j.jesp.2003.12.001	

Gill,	R.	(2011).	Sexism	Reloaded,	or,	it’s	Time	to	get	Angry	Again!	Feminist	Media	Studies,	
11(1),	61–71.	https://doi.org/10.1080/14680777.2011.537029	

Goffman	,	E.	(1963).	Stigma:	Notes	on	the	Management	of	a	Spoiled	Identity	,	Engelwood	
Cliffs,	NJ	:	Prentice-Hall	.	

Goode	,	E.	(1997).	Deviant	Behavior	,	5th	ed.	,	Upper	Saddle	River,	NJ	:	Prentice	Hall	.	
Haraldsson,	 A.,	 &	 Wängnerud,	 L.	 (2019a).	 The	 effect	 of	 media	 sexism	 on	 women’s	

political	 ambition:	 evidence	 from	 a	 worldwide	 study.	 Feminist	 Media	 Studies,	
19(4),	525–541.	https://doi.org/10.1080/14680777.2018.1468797	

Islam,	 Nurul	 (2015)	 "Representasi	 Distinction	 Pejabat	 Negara	 dan	 Kuasa	 Simbolik	 di	
Media,"	Jurnal	Komunikasi	Indonesia:	Vol.	4:	No.	1,	Article	6.	

Kay,	 A.	 (2018).	 Erikson	 Online:	 Identity	 and	 Pseudospeciation	 in	 the	 Internet	 Age.	
Identity,	18(4),	264–273.	https://doi.org/10.1080/15283488.2018.1523732	

Koenig,	A.	M.,	&	Eagly,	A.	H.	(2014).	Evidence	for	the	social	role	theory	of	stereotype	

https://doi.org/10.1016/j.adolescence.2017.10.006
https://doi.org/10.1037/amp0000494
https://jurnal.uin-/
https://jurnal.uin-/
https://doi.org/10.1080/14680777.2011.537029
https://doi.org/10.1080/14680777.2018.1468797


Jurnal	Onoma:	Pendidikan,	Bahasa	dan	Sastra	
ISSN	2443-3667	(print)	2715-4564	(online) 

115	

content:	Observations	of	 groups’	 roles	 shape	stereotypes.	 Journal	of	Personality	
and	Social	Psychology,	107(3),	371–392.	https://doi.org/10.1037/a0037215	

Komnas	Perempuan.	 (2023).	CATAHU	2023:	Peluang	Penguatan	Sistem	Penyikapan	Di	
Tengah	 Peningkatan	 Kompleksitas	 Kekerasan	 Terhadap	 Perempuan.	
https://komnasperempuan.go.id/catatan-tahunan-detail/catahu-2023	 peluang-
penguatan-sistem-penyikapan-di-tengah-peningkatan	 kompleksitas-kekerasan-
terhadap-perempuan	

Lampis,	 J.,	 Cataudella,	 S.,	 Busonera,	 A.,	 de	 Simone,	 S.,	 &	 Tommasi,	 M.	 (2019).	 The	
moderating	 effect	 of	 gender	 role	 on	 the	 relationships	 between	 gender	 and	
attitudes	 about	 body	 and	 eating	 in	 a	 sample	 of	 Italian	 adolescents.	Eating	 and	
Weight	 Disorders	 -	 Studies	 on	 Anorexia,	 Bulimia	 and	 Obesity,	 24(1),	 3–11.	
https://doi.org/10.1007/s40519-017-0372-2	

Lazar,	 M.	 M.	 (2007).	 Feminist	 Critical	 Discourse	 Analysis:	 Articulating	 a	 Feminist	
Discourse	 Praxis1	 .	 Critical	 Discourse	 Studies,	 4(2),	 141–164.	
https://doi.org/10.1080/17405900701464816	

Lemert	,	E.	(1951).	Social	Pathology	,	New	York	:	McGraw-Hill.	
Liska,	A.	and	Messner	,	S.(1999).	Perspectives	on	Crime	and	Delinquency	 ,	3rd	ed,	Upper	

Saddle	River,	NJ	:	Prentice-Hall.	
Mills,	 S.	 (2003).	 Caught	 Between	 Sexism,	 Anti-sexism	 and	 `Political	 Correctness’:	

Feminist	 Women’s	 Negotiations	 with	 Naming	 Practices.	 Discourse	 &	 Society,	
14(1),	87–110.	https://doi.org/10.1177/0957926503014001931	

Pauwels,	A.	(2003).	Linguistic	sexism	and	feminist	activism.	In	J.	Holmes,	&	M.	Meyerhoff	
(Eds.),	The	Handbook	of	Language	and	Gender	(pp.	550-570).	Blackwell.	

Potter,	W.	J.	(2014).	A	Critical	Analysis	of	Cultivation	Theory.	Journal	of	Communication,	
64(6),	1015–1036.	https://doi.org/10.1111/jcom.12128	

Prentice,	D.	A.,	&	Carranza,	E.	(2002).	What	Women	and	Men	Should	Be,	Shouldn’t	be,	
are	Allowed	to	be,	and	don’t	Have	 to	Be:	The	Contents	of	Prescriptive	Gender	
Stereotypes.	 Psychology	 of	 Women	 Quarterly,	 26(4),	 269–281.	
https://doi.org/10.1111/1471-6402.t01-1-00066	

Rollè,	 L.,	 Santoniccolo,	 F.,	 D’Amico,	 D.,	 &	 Trombetta,	 T.	 (2020).	 News	 Media	
Representation	of	Domestic	Violence	Victims	and	Perpetrators:	Focus	on	Gender	
and	 Sexual	 Orientation	 in	 International	 Literature.	 In	 Gendered	 Domestic	
Violence	 and	 Abuse	 in	 Popular	 Culture	 (pp.	 149–169).	 Emerald	 Publishing	
Limited.	https://doi.org/10.1108/978-1-83867-781-720201008	

Rudman,	L.	A.,	Moss-Racusin,	C.	A.,	Phelan,	J.	E.,	&	Nauts,	S.	(2012).	Status	incongruity	
and	 backlash	 effects:	 Defending	 the	 gender	 hierarchy	 motivates	 prejudice	
against	 female	 leaders.	 Journal	 of	 Experimental	 Social	 Psychology,	48(1),	 165–
179.	https://doi.org/10.1016/j.jesp.2011.10.008	

Santoniccolo,	 F.,	 Trombetta,	 T.,	 Paradiso,	M.	 N.,	 &	 Rollè,	 L.	 (2023).	 Gender	 and	Media	
Representations:	 A	 Review	 of	 the	 Literature	 on	 Gender	 Stereotypes,	
Objectification	 and	 Sexualization.	 International	 Journal	 of	 Environmental	
Research	 and	 Public	 Health,	 20(10),	 5770.	
https://doi.org/10.3390/ijerph20105770	

Sartika,	N.	D.	.,	&	Erlangga,	C.	Y.	.	(2024).	Fenomena	“The	Nuruls”	Di	Kota	Depok.	(Studi	
Fenomenologi	 Remaja	 Berhijab	 Di	 Kota	 Depok).	 Jurnal	 Ilmu	 Komunikasi	 Dan	
Media	 Sosial	 (JKOMDIS),	 4(3),	 781–788.	
https://doi.org/10.47233/jkomdis.v4i3.2167	

https://doi.org/10.1037/a0037215
https://komnasperempuan.go.id/catatan-tahunan-detail/catahu-2023
https://doi.org/10.1007/s40519-017-0372-2
https://doi.org/10.1177/0957926503014001931
https://doi.org/10.1111/1471-6402.t01-1-00066
https://doi.org/10.1016/j.jesp.2011.10.008
https://doi.org/10.3390/ijerph20105770


Vol.	12,	No.	1,	2026	
ISSN	2443-3667(print)	2715-4564	(online)	

116	

Scharrer,	 E.,	 &	Warren,	 S.	 (2022).	 Adolescents’	 Modern	Media	 Use	 and	 Beliefs	 About	
Masculine	Gender	Roles	and	Norms.	Journalism	&	Mass	Communication	Quarterly,	
99(1),	289–315.	https://doi.org/10.1177/10776990211035453	

Steinke,	J.	(2017).	Adolescent	Girls’	STEM	Identity	Formation	and	Media	Images	of	STEM	
Professionals:	 Considering	 the	 Influence	 of	 Contextual	 Cues.	 Frontiers	 in	
Psychology,	8.	https://doi.org/10.3389/fpsyg.2017.00716	

Swim,	 J.	 K.,	 Aikin,	 K.	 J.,	 Hall,	 W.	 S.,	 &	 Hunter,	 B.	 A.	 (1995).	 Sexism	 and	 racism:	 Old-	
fashioned	 and	modern	 prejudices.	 Journal	 of	 Personality	 and	 Social	 Psychology,	
68(2),	199–214.	https://doi.org/10.1037/0022-3514.68.2.199	

Umera-Okeke,	 N.	 (2012).	 Linguistic	 Sexism:	 An	 Overview	 of	 the	 English	 Language	 in	
Everyday	Discourse.	 AFRREV	 LALIGENS:	 An	 International	 Journal	 of	 Language,	
Literature	and	Gender	Studies,	1,	1-17.	

UNFPA.	(2023).	Covid-19	and	Violence	Against	Women:	The	Evidence	Behind	the	Talk.	
Victor,	 J.	 S.	 (2004).	 sluts	 and	 wiggers:	 a	 study	 of	 the	 effects	 of	 derogatory	 labeling.	

Deviant	Behavior,	25(1),	67–85.	https://doi.org/10.1080/01639620490248943	
	
	

https://doi.org/10.1037/0022-3514.68.2.199
https://doi.org/10.1080/01639620490248943

