(o) R
Copyright © the author(s)
Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra, Vol. 12, No. 1, 2026

Dari ‘Kaum Rahim Anget’ hingga ‘The Nuruls’: Labeling Seksis
terhadap Perempuan di Media Sosial

Zulfi Al Hakim1
Mochamad Aviandy?
12Fakultas Ilmu Pengetahuan Budaya, Universitas Indonesia

lzulfiptr@gmail.com

2aviandy@ui.ac.id

Abstrak
Fenomena pelabelan derogatif terhadap perempuan di media sosial Indonesia, seperti
istilah “kaum rahim anget” dan “the nuruls”, menunjukkan bagaimana stereotip gender
bekerja sebagai mekanisme reproduksi seksisme dalam ruang digital. Berawal dari
respons terhadap perempuan yang dianggap mengseksualisasi figur publik laki-laki,
label tersebut mengalami perluasan makna hingga mencakup atribut religius,
preferensi budaya populer seperti K-Pop, serta pola konsumsi tertentu. Perluasan
tersebut menyebabkan generalisasi berlebihan dan sterotip terhadap perempuan
dengan ciri-ciri tersebut. Menggunakan kerangka distinction dari Pierre Bourdieu
(1984), penelitian ini menyoroti bagaimana praktik pelabelan ini tidak hanya
beroperasi sebagai bentuk kontrol moral, tetapi juga sebagai strategi simbolik untuk
menegaskan batas-batas kelas sosial. Selera dan konsumsi misalnya pilihan minuman,
makanan, atau fandom diubah menjadi penanda inferioritas yang dilegitimasi oleh
kelompok dominan untuk mempertahankan hierarki sosialnya. Selain itu, penelitian
ini juga menggunakan kerangka analisis wacana kritis (AWK) Fairclough (2001)
untuk memahami bagaimana praktik kebahasaan bekerja dalam dimensi proses
relasi kekuasaan. Dengan demikian, stereotip “the nuruls” tidak hanya mereproduksi
seksisme, tetapi juga menciptakan distinctions yang merendahkan perempuan
berdasarkan kelas sosial, mode konsumsi dan modal budaya yang mereka miliki.
Penelitian ini menegaskan bahwa pelabelan tersebut berkontribusi pada normalisasi
citra negatif perempuan dan mengukuhkan struktur sosial patriarkal yang bekerja
melalui media digital.

Kata kunci: seksisme, labeling, kaum rahim anget, the nuruls

Pendahuluan

Citra perempuan dalam kehidupan sehari-hari seringkali dikerdilkan melalui
stereotip. Stereotip menimbulkan terjadinya diskriminasi dan berbagai bentuk
ketidakadilan di lingkungan masyarakat dan merugikan perempuan (Fakih, 2013).
Melalui stereotip, perempuan dikategorikan ke dalam satu klasifikasi yang sama, dengan
ciri dan label yang umumnya merugikan serta menegasi peran dan perilaku perempuan.

Stereotip berdasar gender tersebut dapat diartikan sebagai simplifikasi dari
sikap dan perilaku perempuan secara umum dalam kondisi sosial masyarakat yang
spesifik. Stereotip tersebut umumnya mencakup beberapa bidang karakteristik orang
yang berbeda, seperti penampilan fisik, ciri kepribadian, perilaku, peran sosial, dan
kelas sosialnya. Stereotip berbasis gender dapat dibagi kriterianya menjadi deskriptif
(bagaimana satu kelompok memandang gender tertentu) (Gill, 2004); preskriptif
(bagaimana satu kelompok menilai bahwa gender tertentu harus berperilaku); atau
preskriptif (bagaimana satu kelompok menilai bahwa gender tertentu tidak boleh
berperilaku) (Prentice, 2002; Rudman dkk, 2012).

https://e-journal. my.id/onoma
100


mailto:zulfiptr@gmail.com

Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

Pencitraan yang merugikan perempuan dan afirmasi publik terhadap stereotip
yang diciptakan untuk segelintir kelompok perempuan menimbulkan berbagai macam
efek negatif. Citra yang diskriminatif bisa menghambat kegiatan perempuan secara
politis (Haraldsson, 2019) maupun secara kemajuan karirnya (Steinke, 2017). Lebih
jauh lagi, perempuan dapat secara organisasional didiskriminasi berkat adanya stereotip
yang disematkan kepada diri mereka (Castafio, 2019). Hal tersebut tentunya sangat
berbahaya mengetahui perjuangan perempuan untuk mencapai kesetaraan tidaklah
mudabh.

Media menjadi sumber utama yang memiliki andil besar terhadap stereotip
gender dan citranya pada resepsi publik melalui berbagai fenomena (Rolle dkk, 2020;
Bianchi dkk, 2017, Lampis dkk, 2017). Keberadaan media yang semakin hari semakin
mudah diakses, pengguna individu yang terlibat secara kronik, dan peran pengguna
semuanya berkaitan dalam mengusung citra sebagai pusat perhatian. Peran media
berfungsi sebagai pengembangan identitas (Erikson, 1968; Kay, 2018), dan penggunaan
media yang berlebihan dapat meningkatkan kepercayaan terhadap stereotip gender
dan terbukti terkait dengan dukungan yang lebih kuat terhadap peran dan norma
gender tradisional (Scharrer, 2022). Amplifikasi stereotip dengan mudahnya tersebar
dan mengelilingi media sehingga stereotip negatif yang disematkan sejak awal menjadi
melekat. Alih-alih membentuk citranya sendiri, stereotip mengambil alih identitas
perempuan dan menjadikan dirinya sebagai citra yang semu.

Perilaku menstereotipkan perempuan secara buruk dalam media disebut sebagai
seksisme media. Haraldsson (2019) mendefinisikan seksisme media sebagai
(re)produksi seksisme masyarakat patriarkal melalui stereotip perempuan yang tidak
utuh dan menyimpang sehingga mengarah pada pencitraan yang salah. Seksisme media
mencerminkan seksisme dalam masyarakat (media yang mereproduksi seksisme) dan
menggambarkan gambaran yang lebih tersegregasi secara gender dibandingkan
realitanya (media yang memproduksi seksisme) sehingga media merupakan ukuran
yang baik untuk melihat gejala seksisme dalam masyarakat namun juga menjadikan
masyarakat lebih seksis dibandingkan yang seharusnya (Rosalind Gill 2011; Sara Mills
2003; Janet K. Swim, Kathryn J. Aikin, Wayne S. Hall, and Barbara A. Hunter 1995).

Kekerasan terhadap perempuan di media beberapa tahun ke belakang menjadi
isu besar yang serius. Data CATAHU 2023 dari KOMNAS Perempuan menunjukkan
bahwa kekerasan verbal terhadap perempuan menjadi persoalan serius di Indonesia,
dengan 289.111 kasus dilaporkan sepanjang tahun 2023 dan kemungkinan jauh lebih
banyak yang tidak tercatat. Bentuk kekerasan verbal yang paling umum, seperti
perendahan martabat dan ancaman kekerasan seksual, kini semakin banyak bermigrasi
ke ranah digital. Dalam konteks tersebut, penggunaan istilah-istilah kasar dan
merendahkan bukan sekadar tindakan individual, melainkan bagian dari mekanisme
yang mempertahankan struktur patriarki. Sebagaimana dikemukakan Lazar (2007),
praktik kebahasaan yang seksis berfungsi memperkuat relasi kuasa gender tradisional
yang menempatkan perempuan pada posisi subordinat dan mengikis agensi mereka
sebagai subjek sosial.

Pauwels (2003) menunjukkan bahwa stereotip dan labeling kebahasaan
terhadap perempuan sering kali memuat bias yang menargetkan seksualitas
perempuan dan mengukuhkan otoritas laki-laki. Norma-norma linguistik yang
diskriminatif ini bekerja sebagai kekuasaan simbolik yang mendisiplinkan perempuan
melalui bahasa, sekaligus menciptakan batasan tentang bagaimana perempuan dapat
dipersepsikan atau mengekspresikan diri. Kekerasan verbal dalam bentuk labeling,

101



Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

penghinaan, atau stereotip bukan hanya menghasilkan luka psikologis, tetapi juga
membatasi perempuan dalam partisipasi sosial dan digital.

Dalam kerangka teoretis yang lebih luas, seksisme dipahami sebagai bentuk
diskriminasi berbasis gender yang memproduksi dan mereproduksi ketimpangan
struktural. Barreto dan Ellemers (2013) menegaskan bahwa diskriminasi gender
mencerminkan sikap negatif terhadap kelompok tertentu dan berfungsi
mempertahankan hierarki sosial. Umera-Okeke (2012), mengacu pada Atkinson,
menjelaskan bahwa bahasa seksis mencakup praktik verbal yang membungkam atau
menghinakan perempuan dalam interaksi sehari-hari. Definisi-definisi ini menyoroti
bahwa bahasa tidak hanya mencerminkan relasi sosial, tetapi juga membentuk dan
memperkuatnya. Oleh karena itu, ujaran yang seksis berkontribusi langsung terhadap
konstruksi norma gender yang timpang serta reproduksi sistem dominasi patriarkal.

Dinamika kekerasan verbal terhadap perempuan semakin menonjol dalam era
digital, sebagaimana ditunjukkan berbagai studi kontemporer. Garcia (2021), misalnya,
menemukan bahwa perempuan menjadi target utama agresi verbal dan stereotip
misoginis di TikTok, memperlihatkan bagaimana platform digital menjadi ruang subur
bagi ideologi yang merendahkan perempuan. Temuan ini konsisten dengan laporan
UNFPA (2023) yang menyebut bahwa selama pandemi COVID-19 terjadi peningkatan
signifikan dalam kekerasan terhadap perempuan di berbagai negara Asia, yang terlihat
dari lonjakan pencarian daring terkait kekerasan dan meningkatnya percakapan
mengenai VAWG (Violence Against Women and Girls). Dengan layanan offline yang
terbatas pada masa lockdown, perempuan mengandalkan ruang digital untuk mencari
dukungan, namun ironisnya ruang yang sama juga dipenuhi dengan bentuk-bentuk baru
seksisme dan pelecehan. Kondisi ini menegaskan urgensi untuk memperkuat layanan
perlindungan berbasis digital, meningkatkan literasi digital perempuan, dan
menggunakan data daring sebagai indikator penting untuk merespons kekerasan
berbasis gender secara lebih cepat dan tepat.

Di Indonesia, fenomena seksisme di media sosial menjadi isu serius ketika istilah
‘kaum rahim anget’ dan ‘the nuruls’ dipergunakan secara masif oleh pengguna media
sosial. Tren 'kaum rahim anget' bermula ketika pertandingan final Jonatan Christie
(disebut Jojo) melawan Chou Tien Chen di final tunggal putra bulutangkis Asian Games
2018. Setelah memenangkan pertandingan final tersebut, Jojo melakukan selebrasi
membuka bajunya. Selebrasi ini menjadi topik teratas pada linimasa media sosial saat
itu, dan diramaikan dengan tagar #jojobukabaju. Pada topik dan tagar tersebut, muncul
begitu banyak komentar dari pengguna perempuan yang menyoroti tubuh Jojo.
Komentar yang paling banyak mendapatkan interaksi adalah komentar salah satu
pengguna yang berbunyi "Aaak gantengnya! Rahim gue anget!" (Tirto, 2018). Komentar
tersebut membuat perseteruan yang cukup besar karena berbentuk pelecehan verbal
terhadap Jojo.

Sayangnya, meskipun telah terbentuk percakapan tentang frasa 'rahim anget'
sebagai bentuk pelecehan seksual, masih banyak yang menggunakan ekspresi tersebut
kepada laki-laki. seperti yang tercantum dalam tangkapan gambar berikut ini.

102



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

rahimku kebakaran mas

Figure 1. Tangkapan gambar dari Twitter, diambil 4 Maret 2024*

Dapat dilihat bahwa komentar tersebut diutarakan dari perempuan yang
memiliki kriteria. Pengguna kedua memiliki ciri menggunakan kerudung pada profilnya.
Dan pengguna ketiga menggunakan foto musisi k-pop sebagai foto profilnya. Dari sini,
asosiasi frasa 'rahim anget' menjadi 'kaum rahim anget' menempel dan menjadi sebuah
narasi terhadap perempuan yang memiliki kategori tersebut sebagai 'kaum rahim
anget.'

[stilah tersebut kemudian melebar ketika fenomena baru muncul di tahun 2022.
Fenomena ini adalah penggunaan istilah 'the nuruls', sebuah terminologi yang juga
ditujukan kepada perempuan berhijab. Frasa 'the nuruls' menjadi topik utama di media
sosial pada 2022 menanggapi fenomena 'clubbing halal' pada warung kopi bernama
Kopi Bajawa. Warung Kopi bajawa menawarkan hiburan musik selagi menyediakan
minuman non-alkohol. Berbeda dengan clubbing pada umumnya yang menyoroti
hiburan berbasis alkohol, warung Kopi Bajawa menawarkan tempat hiburan alternatif
tanpa menggunakan minuman beralkohol.

Sekumpulan orang berhijab yang menikmati hiburan di warung Kopi Bajawa
kemudian dikategorikan menjadi 'the nuruls'. 'The nuruls' diambil dari nama nurul, yang
dianggap menjadi nama paling lumrah untuk perempuan muda muslim di Indonesia.
Istilah ini kemudian digunakan secara derogatory dan penggunaannya mirip atau
sinonim dengan menggunakan istilah 'kaum rahim anget'.

Kedua istilah tersebut digunakan untuk melabeli perempuan dengan perilaku
yang spesifik dalam menggunakan media sosial. Label ‘kaum rahim anget’ dan ‘the
nuruls’ merupakan sebuah stereotip yang bersifat derogatory karena membentuk
stigma sosial dan pemahaman terhadap konsep diri serta perilaku segelintir orang yang
dilabeli (Becker, 1963; Lemert, 1951; Goffman, 1963). Label yang bersifat derogatory
merupakan bentuk stereotip sosial yang mendistorsi cara seseorang dipandang dan
diperlakukan oleh orang lain. Sekalipun orang yang diberi label tersebut tidak
mengidentifikasi stereotip yang diberikan, secara sosial ia dipaksa oleh keadaan untuk
menginternalisasi beberapa aspek dari label yang diberikan ke dalam konsep dirinya
(Goode, 1997). Liska dan Messner (1999) menyatakan bahwa orang-orang yang
menjadi sasaran stereotip yang merendahkan berpotensi untuk mengembangkan pola

103



Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

pikir yang sama dengan label tersebut sehingga menjadi rentan. Kerentanan ini
dimanfaatkan oleh segelintir kelompok untuk melabeli sekelompok perempuan dengan
istilah kaum rahim anget’ atau ‘the nuruls’.

Penelitian ini membahas bagaimana label yang bersifat derogatory ‘kaum rahim
anget’ mendapatkan perluasan makna menjadi 'the nuruls’ untuk mengkategorikan
secara spesifik

sekelompok perempuan dengan ciri-ciri tertentu. Label ‘kaum rahim anget’ yang
awalnya digunakan untuk mengecap perempuan yang mengseksualisasi dan
melecehkan laki-laki di sosial media ternyata mengalami pengembangan makna dan
menambahkan asosiasinya kepada atribut religius dan penggemar K-pop. Seolah-olah
‘kaum rahim anget’ tidak cukup untuk mengkategorikan perempuan yang secara spesifik
melakukan sesuatu, muncul tren baru dalam mengkategorikan perempuan dengan
istilah ‘the nuruls’. ‘The nuruls’ memiliki asosiasi yang jauh lebih luas dan beragam, tidak
hanya atribut religius dan minat terhadap k-pop saja, tetapi juga memperhatikan kelas
sosial dan pola konsumsinya.

Metode

Tinjauan pustaka menunjukkan bahwa penggunaan bahasa dlaam media sosial
memiliki peran penting dalam membentuk citra perempuan dan mereproduksi hierarki
gender. Fesia (2019) dan Astari (2022) melihat bagaimana ekspresi 'rahim anget'
digunakan untuk mengobjektifikasi laki-laki. Fakhira dan Amaly (2024) menemukan
bahwa 'nurul' dari 'the nuruls' dikategorikan sebagai perempuan yang religius namun
memiliki sifat hipokrit pada namanya yang tidak mencerminkan nilai-nilai islam.
Sementara Sartika dan Erlangga (2024) mengklasifikasi kriteria yang termasuk kepada
‘the nuruls' dan mana yang bukan melalui praktik konsumsi dan penampilannya (seperti
hijab atau tidak berhijab).

Meskipun penelitian sebelumnya telah membahas istilah seperti “rahim anget”
dan “the nuruls” sebagai bentuk objektifikasi, stereotip religius, atau kategori sosial
tertentu, belum ada kajian yang menelusuri bagaimana label-label ini berkembang,
meluas, dan berfungsi sebagai mekanisme dominasi simbolik dalam wacana digital.
Literatur yang ada juga belum menghubungkan penggunaan istilah tersebut dengan
struktur kekuasaan yang lebih luas, khususnya bagaimana pelabelan linguistik
mereproduksi pembedaan kelas dan gender. Karena itu, penelitian ini mengisi
kekosongan tersebut dengan menganalisis istilah “the nuruls” dan “kaum rahim anget”
melalui kerangka distinction Bourdieu dan Analisis Wacana Kritis Fairclough untuk
mengungkap bagaimana label tersebut membentuk dan mempertahankan hierarki
sosial dalam budaya digital.

Penelitian ini menggunakan kerangka sosiologi budaya Pierre Bourdieu (1984),
khususnya konsep distinction, untuk membaca bagaimana pertarungan simbolik dan
pembedaan kelas bekerja dalam konstruksi makna di media sosial. Pendekatan ini
dipilih karena mampu menjelaskan bagaimana praktik Bahasa dalam media digital, dan
relasi sosial budaya berinteraksi dalam membentuk serta mereproduksi stereotip
seperti “kaum rahim anget” dan “the nuruls”. Kerangka seperti ini memungkinkan untuk
menggali makna yang tersembunyi dalam penggunaan label-label derogatif, sekaligus
menelusuri bagaimana struktur kekuasaan bekerja dalam proses produksi dan
konsumsi konten digital.

Dalam konsep distinction, Bourdieu melihat kehidupan sosial sebagai arena
pertarungan simbolik yang terus menerus berlangsung, terutama antarkelas sosial.
Pertarungan ini menghasilkan pembedaan-pembedaan yang dilegitimasi, sehingga

104



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

memperkuat posisi kelas dominan dan menempatkan kelompok lain pada posisi
subordinat. Distinction bukan hanya refleksi dari selera atau preferensi, tetapi
mekanisme produksi dan reproduksi budaya yang bekerja melalui kekerasan simbolik,
yaitu bentuk dominasi yang tampak natural namun sesungguhnya mengatur cara
berpikir, merasa, dan bertindak individu maupun kelompok. Dengan demikian, posisi
sosial aktor menjadi pemicu penting dalam proses pembedaan, karena modal yang
dimiliki akan menentukan legitimasi untuk menilai, melabel, dan mendefinisikan pihak
lain.

Bahasa memiliki peran sentral dalam proses distinction karena berfungsi sebagai
kapital budaya sekaligus kapital simbolik yang dapat dipergunakan dalam pertarungan
sosial. Melalui penggunaan istilah tertentu, baik yang merendahkan maupun yang
menaikkan status, bahasa beroperasi sebagai strategi simbolik untuk menunjukkan
posisi sosial seseorang dan membedakan diri dari kelompok lain. Ketika sebuah istilah
memperoleh legitimasi sosial, istilah tersebut tidak hanya merepresentasikan
kenyataan, tetapi juga menciptakan realitas sosial yang memengaruhi cara masyarakat
memandang kelompok tertentu. Dalam konteks ini, labeling seperti “kaum rahim anget”
dan “the nuruls” berfungsi sebagai bentuk distinction linguistik yang menghasilkan
batas-batas simbolik antar kelompok perempuan, sekaligus memperkuat relasi kuasa
dalam struktur patriarkal.

Konsep profit of distinction penting untuk memahami bagaimana praktik
pembedaan melalui bahasa memberikan keuntungan simbolik bagi aktor atau kelompok
dominan. Profit of distinction merujuk pada keuntungan berupa prestise, legitimasi, dan
kekuasaan simbolik yang diperoleh melalui kemampuan mendefinisikan kategori sosial
dan memaksakan skema klasifikasi tertentu sebagai kebenaran umum. Ketika kelompok
dominan berhasil membuat label tertentu diterima secara luas, mereka memperoleh
keuntungan simbolik berupa konfirmasi atas superioritas selera dan posisinya. Dalam
kasus pelabelan terhadap perempuan di media sosial, penggunaan istilah derogatif tidak
hanya merendahkan kelompok yang menjadi sasaran, tetapi juga memperkuat otoritas
kelompok yang melabel, karena mereka mendapatkan pengakuan sosial atas
kemampuan mengatur makna dan membentuk realitas simbolik. Dengan demikian, teori
distinction memungkinkan penelitian ini menelusuri bagaimana bahasa, posisi sosial,
dan kekuasaan saling terkait dalam menghasilkan serta mempertahankan hierarki sosial
di ruang digital.

Objek penelitian berupa konten media sosial yang memuat istilah “kaum rahim
anget” dan “the nuruls”, mencakup komentar, meme, unggahan visual, tweet, dan
headline berita pada media yang menggunakan atau membahas kedua label tersebut.
Konten ini dikumpulkan menggunakan pencarian kata kunci, pemantauan percakapan
daring, dan dokumentasi unggahan yang relevan di platform seperti Twitter/X, TikTok,
dan Instagram. Selain itu, penelitian memanfaatkan literatur sebagai data sekunder
untuk memperkuat interpretasi mengenai seksisme media, stereotip terhadap
perempuan, dan teori distinction. Konten yang dipilih berdasarkan pada konten yang
memiliki interaksi di atas 10,000 penonton. Jumlah sebesar itu menunjukkan adanya
ketertarikan yang besar terhadap konten yang berbunyi serupa. Untuk konten yang
berbentuk artikel berita, kritieria pemilihan konten dipilih berdasarkan artikel yang
membantu melegitimasi stereotip tersebut.

Analisis data dilakukan melalui pembacaan mendalam terhadap struktur arena
media, posisi aktor, serta relasi kuasa yang muncul dalam produksi konten. Arena media
sosial dipahami sebagai ruang kompetitif tempat pengguna saling berebut legitimasi dan
pengaruh, serta tempat kapital budaya—seperti selera hiburan, gaya bahasa, atribut

105



Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

religius, atau pola konsumsi dipertukarkan sebagai alat pembedaan sosial. Bahasa dan
simbol yang muncul dalam istilah “kaum rahim anget” dan “the nuruls” dianalisis sebagai
praktik distinction, yaitu strategi simbolik untuk membedakan kelompok yang dianggap
lebih dominan dari kelompok yang diposisikan lebih rendah.

Selain Bourdieu, penelitian ini juga menggunakan metode Analisis Wacana Kritis
(AWK) dari Norman Fairclough (2001) untuk memahami bagaimana praktik
kebahasaan bekerja dalam dimensi proses relasi kekuasaan. Fairclough (2001)
menekankan bahwa tujuan utama AWK adalah mengungkap ketidakadilan yang
tersembunyi dalam wacana serta menunjukkan bagaimana bahasa digunakan untuk
mempertahankan dominasi sosial. Dalam konteks istilah “kaum rahim anget” dan “the
nuruls”, AWK memungkinkan peneliti mengidentifikasi bagaimana bahasa yang tampak
biasa bekerja sebagai mekanisme untuk membungkam, mendiskreditkan, atau
mengkonstruksi kelompok perempuan dalam posisi subordinat. Dengan demikian,
pendekatan ini melengkapi kerangka Bourdieu dengan menyoroti dimensi ideologis dari
praktik bahasa yang menghasilkan dan mereproduksi stereotip gender di ruang digital.

Fairclough (2001) membagi analisis wacana ke dalam tiga dimensi: teks, praktik
diskursif, dan praktik sosiokultural. Pada level teks, analisis berfokus pada deskripsi
elemen linguistik untuk melihat bagaimana representasi tertentu dibentuk serta
bagaimana konteks sosial-kultural memengaruhi proses produksi teks tersebut. Dimensi
praktik diskursif menekankan interpretasi, yaitu bagaimana teks dikonsumsi,
ditafsirkan, dan ditempatkan dalam jaringan diskursus yang lebih luas sehingga pola-
pola representasi dapat diidentifikasi. Sementara itu, pada dimensi praktik
sosiokultural, analisis diarahkan pada eksplanasi mengenai bagaimana wacana
berkaitan dengan praktik sosial dan relasi kekuasaan, termasuk bagaimana ia
berkontribusi dalam memapankan atau mengubah struktur sosial.

Hasil

Penelitian ini menemukan bahwa pelabelan “kaum rahim anget” dan “the nuruls”
beroperasi sebagai mekanisme simbolik yang merendahkan perempuan melalui
perluasan makna yang tidak lagi terkait dengan konteks asalnya. Istilah-istilah tersebut
berkembang dari sebutan yang spesifik menjadi label umum yang dilekatkan pada
perempuan dengan atribut religius, preferensi budaya populer, atau pola konsumsi
tertentu, sehingga membentuk citra negatif yang dinormalisasi dalam ruang digital.
Analisis melalui kerangka distinction Bourdieu menunjukkan bahwa penggunaan label
ini menghasilkan profit of distinction bagi kelompok dominan, yang menggunakan
bahasa sebagai alat untuk menegakkan batas kelas dan gender. Sementara itu, Analisis
Wacana Kritis Fairclough mengungkap bahwa penyebaran dan penerimaan istilah
tersebut memperkuat relasi kekuasaan patriarkal, menjadikan bahasa sebagai
instrumen dalam memapankan ketidaksetaraan sosial dan mengikis agensi perempuan.

‘Kaum Rahim Anget’

[stilah ‘kaum rahim anget’ berawal dari reaksi pengguna internet merespon
unggahan Jonatan Christie seorang atlit bulu tangkis Indonesia membuka bajunya
ketika laga semi- final Asian Games 2018. Unggahan tersebut dikomentari oleh
penggemar Christie bertuliskan ‘rahimku anget’ (Lihat Gambar 1.1.).

106



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

_Rahim gue anget mas jojo.. €® @
. e

\ \/

Gambar 1.1. Rahimku Anget pada kolom komentar Jonatan Christie

Pada awalnya, label ‘rahim anget’ yang bersifat derogatory ditujukan kepada
perempuan yang secara terang-terangan mengseksualisasi laki-laki (umumnya laki-laki
terkenal dan berpenampilan rupawan, seperti Jonatan Christie). Ungkapan ‘rahim anget’
menjadi ungkapan yang melecehkan laki-laki pada publik media sosial. Ekspresi ini
termasuk ke dalam kategori kekerasan seksual secara verbal (atau tertulis) dan tidak
boleh diungkapkan secara sembarangan (Eviana, 2020). Meskipun telah mengetahui
bahwa ekspresi ini merupakan bentuk pelecehan, penggunaan frasa rahim anget’ tetap
digunakan secara lumrah dan menjadi sebuah ekspresi yang umum.

Frasa ini diperkuat oleh media besar yang menggunakan istilahnya. Alih-alih
menghindari penggunaan frasa ini karena sifatnya yang melecehkan, media justru
menggunakannya untuk mendeskripsikan ekspresi perempuan dalam menanggapi
sebuah fenomena. Seperti pada Gambar 1.2.

™ GenPl.co
Andrew White Pamer Perut Roti Sobek, Netizen: Duh Basah,
Bang! - GenPl.co

1

Rahim gue anget,” tulis netizen. “Duh-duh dosa ya nggak gue liat yang ginian? Tapi
kata pak ustaz boleh asal sekali jangan ngedip” timpal

28 Nov 2019

Unggah Video Kaki, Nicholas Saputra Bikin Para Wanita !
Heboh: Rahim Anget!

Suara.com - Aktor Nicholas Saputra membuat para wanita heboh padahal hanya

mengunggah video yang memperlihatkan kakinya
5 Aug 2020
B WowkKeren
Gara-Gara Jefri Nichol Pamer Selfie Telanjang Dada,
#Rahimku Jadi Trending Topik

Jefri Nichol membagikan foto telanjang dada di depan cermin dalam unggahan

Instagram dan Twitter pribadi. Postingan Jefri ini sontak membuat

6 Sept 2020

o Jawa Pos

Bikin Rahim Anget, Unggahan Terbaru Nicholas Saputra \

Banjir Komentar Para Cewek Halu: Post IG yang Langka! - M‘.’
Solo Balapan Wi

Bikin Rahim Anget, Unggahan Terbaru Nicholas Saputra Banjir Komentar Para Cewek
Halu: Post IG yang Langka! ... SOLOBALAPAN.COM - Nicholas Saputra.

Gambar1.2. Penggunaan Frasa 'rahim anget' pada headline berita di Media. (Sumber:
Google News, diambil pada tanggal 5 November 2024)

]

i

Keikutsertaan media massa dalam menggunakan frasa ‘rahim anget’ menjadi

legitimasi bahwa ungkapan tersebut lumrah digunakan.

Ekspresi ini, seiring berjalannya waktu, kemudian meluas menjadi sebuah label.
Penggunaan frasa ‘rahim anget meluas menjadi ‘kaum Rahim anget’. Seperti telah
dijelaskan sebelumnya bahwa ‘rahim anget’ ini memiliki asosiasi dengan sekelompok
orang berhijab, label ini digunakan secara semena-mena dan sebagai bentuk derogatory.

107



Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

Perempuan yang memiliki ciri tersebut (menggunakan hijab, penyuka k-pop) rentan
terhadap pelabelan ‘kaum rahim anget’

Pada Gambar 1.3. & 1.4. label ‘kaum rahim anget’ digunakan untuk
menstereotipkan perempuan yang mengikuti demonstrasi.

Gambar 1.3. Label Kaum Rahim Anget Terhadap Perempuan Berhijab yang mengikuti
demonstrasi. Sumber: x.com (diambil pada tanggal 4 Maret 2024)

apayg mau diharapkan sm religious sexual modesty covering avatars kaum

rahim anget??? hhhhhhh

Gambar 1.4. Label Kaum Rahim Anget terhadap perempuan berhijab yang mengikuti
demonstrasi. Sumber: x.com (diambil pada tanggal 4 Maret 2024)

Sematan label ‘kaum rahim anget’ bergeser dari perempuan yang mengseksualisasi
dan melecehkan laki-laki menjadi sebuah bentuk stereotip dan label derogatory
sekelompok perempuan yang memiliki ciri-ciri yang sama.

Pada Gambar 1.3., konteks penggunaan istilah “kaum rahim anget” tidak lagi
ditujukan kepada perempuan yang melakukan pelecehan terhadap laki-laki di ruang
digital. Sebaliknya, label tersebut diarahkan kepada sekelompok perempuan berhijab
yang mengikuti demonstrasi, tanpa adanya indikasi perilaku seksual maupun
pelanggaran norma apa pun. Penggunaan label ini menunjukkan bahwa pembedaan
dilakukan semata-mata berdasarkan penampilan dan identitas visual, bukan pada
tindakan. Pada titik inilah pergeseran makna dimulai: sebuah istilah yang awalnya
merujuk pada perilaku seksual kini berubah menjadi stereotip yang dilekatkan kepada
kelompok perempuan tertentu secara general.

Cuitan lanjutan pada Gambar 1.4. memperkuat pergeseran makna tersebut.
Kelompok perempuan berhijab dalam konteks demonstrasi tetap dihubungkan dengan
narasi seksual, meskipun foto tersebut sama sekali tidak menampilkan unsur yang
berkaitan dengan seksualitas. Korelasi yang dipaksakan antara seksualitas dan
partisipasi perempuan dalam aksi publik menunjukkan bahwa pelabelan tersebut tidak
didasarkan pada realitas visual, melainkan pada konstruksi sosial yang ingin mengatur,
membatasi, atau mendiskreditkan perempuan. Dengan demikian, istilah yang awalnya
spesifik kini menjadi alat untuk mengkonstruksi identitas negatif bagi kelompok yang
lebih luas, khususnya perempuan dengan atribut religius.

Temuan ini menunjukkan bahwa penggunaan istilah “kaum rahim anget” telah
bertransformasi menjadi mekanisme distinction berbasis bahasa yang melakukan
reduksi identitas perempuan menjadi stereotip seksual meski tidak relevan dengan
konteks. Pelabelan ini memungkinkan pelaku wacana menegakkan batas simbolik
antara kelompok “yang dianggap pantas” dan kelompok “yang dianggap tidak pantas,”
terutama melalui asosiasi seksual yang dilekatkan tanpa dasar faktual. Transformasi ini

108



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

memperlihatkan bagaimana bahasa dapat digunakan sebagai alat kekuasaan simbolik
yang tidak hanya merendahkan, tetapi juga mengontrol citra perempuan dalam ruang
publik, sehingga berkontribusi pada reproduksi ketimpangan gender yang lebih luas.

‘The Nuruls’

[stilah ‘kaum rahim anget’ yang popular pada tahun 2018 kini digantikan oleh
istilah ‘the nuruls’, sebuah label yang digunakan menstereotipkan perempuan secara
spesifik. Secara umum, stereotip ‘the nuruls’ digambarkan seperti yang terlihat pada
gambar 2.1.

Bengek .o
snapgram Hyung Seblak eater

o tothis Minum kopi hits
From this Papi chulo dance walau lambung sakit

Naik gunung demi ig
feed

Listening Fbyputrinc

A
S | &
~ o(\\“\ 1. Fiorsa besari
T 2.Jek__
\‘\e 3. Andihiy:
v&g 4.Bayu_j
5. Amrazin, L]
al

2.1. Stereotip dan Label ‘the nuruls’ (sumber: X)

Terlihat pada gambar 2.1, istilah rahim anget’ masih disematkan kepada label
‘the nuruls’. Hal ini berarti the nuruls adalah evolusi dari label yang bersifat derogatory,
yang secara representatif tidak mewakili segelintir perempuan yang mengseksualisasi
dan melecehkan laki-laki. ‘The nuruls’ adalah perluasan makna yang memang
diperuntukkan untuk membuat stereotip dan citra segelintir kelompok perempuan.

Pada ciri stereotip ‘the nuruls’, terlihat sematan atribut religius (dengan gambar
mockery menggunakan kerudung) dan minat terhadap K-pop (ditandai dengan stereotip
menggunakan kata ‘hyung’, yang berarti kakak laki-laki dalam bahasa Korea) masih
menjadi moda utama yang menggambarkan stereotip ‘kaum rahim anget’. Akan tetapi,
pada label ‘the nuruls’ yang bersifat derogatory ini, muncul sematan baru seperti
konsumsi merk minuman Janji Jiwa, pengguna media sosial Twitter, mengonsumsi
seblak, dan pola celotehan yang sering dikicaukan melalui akun media sosial Twitter
(kini X) mereka.

Penanda-penanda tersebut menjadi bermasalah karena muatan maknanya
terlalu luas. Labeling tersebut memicu seksisme karena muatan maknanya yang
berkembang dan dengan perkembangan makna yang begitu luas perempuan dapat
dikategorisasikan begitu mudah ke dalam label ‘the nuruls’, mengerdilkan identitasnya
berdasarkan hal yang mereka sukai, atribut yang digunakan, atau pola konsumsinya.
Istilah ‘kaum rahim anget’ yang pada mulanya ditujukan kepada orang-orang yang

109



Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

spesifik, mengalami evolusi menjadi ‘the nuruls’ yang memiliki perluasan makna dan
label baru yang merendahkan.

Penanda-penanda tersebut digunakan untuk mockery kepada perempuan yang
menggunakan atribut religius atau pola konsumsi tertentu. Seperti pada Gambar 2.2,
‘the nuruls’ digunakan secara general dan memang sengaja digunakan untuk melabeli
perempuan dengan pola konsumsi tertentu (Mie Gacoan sebagai substitusi dari seblak
karena rasanya yang sama-sama pedas) dan menggunakan atribut religius.

@ Woiii Ngakak banget malah challenge cari the Nuruls@ @) Baru aja 11
detik langsung ketemu dong &)

UG MY T 1NV VIO -

dan saya tidak mau pulang sebelum s"::"’
menemukan 1 the nuruls 3

Rafsul - 03-g3n saya tidak mau pulang

121 detik. GERBIIMERYHNRAGEUHSEN 1
e the nuruls

Gambar 2.2. Challenge Mencari The Nuruls di Twitter. Mendapatkan Views 1.5 juta.
(sumber: X)

Labeling ‘the nuruls’ yang merugikan perempuan yang beratribut religius
dilanggengkan oleh penggunaannya yang masif dan bersifat general. Lebih jauh lagi,
label tersebut diinkorporasi oleh pengusaha-pengusaha yang menjual komoditas

sandang religius dan toko penjual kopi yang cukup besar seperti pada gambar 2.3. dan
2.4.

the nuruls wajib punya !

- cable bahan tebal cakep buat dipake buat keluar beli seblak
e gacoan &

Gambar 2.3. Menjual Barang Khusus untuk The Nuruls (sumber: X)

110



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

BAJAWOW
wyiwe

MISI 2 : The Nuruls/Nopals starter pack!

URULS/NOPALS STARTER
3 i W
iz 0-0-®- %

Gambar 2.4. Bajawa Kopi, Menginkorporasi The Nuruls (Sumber: X)

Penjual atribut religius yang mengetahui label ‘the nuruls’ digunakan secara
umum, menginkorporasi istilah tersebut untuk cara marketing mereka. Begitu pula
Bajawa Kopi, yang secara terang-terangan menginkorporasi label ‘the nuruls’ dan
melanggengkan stereotip negatif terhadap perempuan yang menggunakan atribut
religius dan penanda-penandanya.

Label ‘the nuruls’ kini dengan sengaja digunakan untuk merendahkan
perempuan dengan ciri tertentu. Generalisasi yang dilakukan terhadap segelintir
kelompok ini selain bersifat seksis, membahayakan perempuan dengan ciri tertentu
karena menjadi citra negatif terhadap perempuan. Atribut religius yang semestinya
tidak memengaruhi posisi sosial perempuan justru diberi makna negatif karena
diasosiasikan dengan konotasi buruk yang sebelumnya dilekatkan pada istilah “kaum
rahim anget”. Seakan-akan citra negatif tersebut belum cukup menggambarkan
perempuan dengan ciri tertentu, kemunculan istilah “the nuruls” menjadi bentuk baru
yang sengaja digunakan untuk menempelkan label tambahan kepada mereka. Penanda-
penanda ini juga bersifat merendahkan karena dikaitkan dengan pola konsumsi, selera,
dan kelas sosial tertentu. Asosiasi seperti seblak, ketertarikan pada K-pop, dan atribut
lain yang dilekatkan pada istilah “the nuruls” dipahami sebagai gambaran kelas sosial
yang rendah, sebuah proses yang dalam kerangka Bourdieu (1984) disebut sebagai
distinction.

Menurut Bourdieu (1984), distinction berkaitan dengan dominasi, prestise, dan
batas-batas sosial yang tajam dalam masyarakat. Selera dan pola konsumsi digunakan
sebagai perangkat untuk melegitimasi perbedaan antarkelas, menjadikan kelompok
dominan mampu menentukan nilai sosial dari preferensi tertentu. Dalam konteks ini,
pelabelan “the nuruls” berfungsi untuk merendahkan perempuan dengan ciri-ciri
tertentu berdasarkan posisi sosial yang dilekatkan kepada mereka. Istilah ini kemudian
membentuk citra negatif yang menggambarkan kelompok tersebut sebagai kelas bawah
dan menjadi alat penghinaan. Penggunaan dan penyebaran istilah ini oleh kelompok
dominan turut melanggengkan citra keliru mengenai perempuan berhijab maupun
perempuan yang memiliki penanda serupa. Ketika legitimasi terhadap pembedaan ini
terus diinternalisasi, atribut religius dan pola konsumsi tertentu semakin dipersepsikan
sebagai sesuatu yang rendah nilainya.

Konstruksi citra semacam ini pada akhirnya mengikis nilai dan kedudukan
perempuan dalam kehidupan sosial yang setara. Pembedaan berdasarkan kelas sosial,
atribut religius, dan pola konsumsi semakin menegaskan hierarki yang tidak adil.
Pelestarian label seperti “the nuruls” bukan hanya menciptakan citra negatif, tetapi juga

111



Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

merendahkan martabat perempuan dan mengukuhkan pola seksisme yang
dinormalisasi dalam struktur patriarkis. Dengan demikian, istilah “the nuruls” menjadi
problematis karena selain menghasilkan citra keliru, ia juga berfungsi sebagai alat
perendahan dan diskriminasi gender.

Dalam kerangka Analisis Wacana Kritis (AWK) Fairclough (2001), pelabelan “the
nuruls” dapat dibaca sebagai praktik tekstual yang mengandung strategi linguistik
untuk merendahkan kelompok tertentu. Pada level teks, istilah ini bekerja melalui
pemilihan kata yang berkonotasi negatif dan melekatkan citra tertentu kepada
perempuan berhijab atau perempuan dengan pola konsumsi tertentu. Meskipun secara
denotatif tampak sebagai gurauan atau lelucon internet, struktur kebahasaan yang
digunakan justru memproduksi citra yang meremehkan dan memosisikan kelompok
sasaran sebagai inferior. Fairclough (2001) menekankan bahwa bahasa tidak pernah
netral; setiap kata membawa perspektif dan ideologi yang menyusun cara pembaca
memahami kelompok yang dilabel. Dalam konteks ini, istilah “the nuruls” berfungsi
sebagai mekanisme simbolik untuk mencitrakan perempuan sebagai entitas yang layak
direndahkan, bukan sebagai agen sosial yang otonom.

Pada level praktik diskursif, proses produksi dan konsumsi wacana “the nuruls”
menunjukkan bagaimana istilah tersebut beredar, dipahami, dan dinormalisasi oleh
pengguna media sosial. Penyebaran cepat melalui unggahan humor, meme, dan
komentar publik mengindikasikan bahwa wacana ini diproduksi dalam iklim sosial yang
menerima atau bahkan mendorong pelecehan berbasis gender. Ketika wacana tersebut
dikonsumsi secara berulang, ia membentuk pola interpretasi tertentu: publik mulai
memandang atribut religius, preferensi hiburan, dan pola konsumsi tertentu sebagai
indikator citra yang rendah. Fairclough (2001) menggarisbawahi bahwa interpretasi
pembaca tidak berdiri sendiri; ia selalu dipengaruhi oleh tatanan wacana yang lebih
luas. Dalam kasus ini, tatanan wacana patriarkal menyediakan kerangka yang
memungkinkan pembaca menafsirkan istilah “the nuruls” sebagai sesuatu yang dapat
diterima, lucu, atau benar adanya, meskipun ia mengandung sifat diskriminatif.

Pada level praktik sosiokultural, istilah “the nuruls” mencerminkan relasi
kekuasaan dalam masyarakat yang lebih luas dan berperan dalam mereproduksi
struktur sosial yang tidak setara. Fairclough (2001) menekankan bahwa wacana tidak
hanya menggambarkan realitas sosial, tetapi juga memiliki efek nyata dalam
memapankan atau mengubah struktur sosial. Dalam hal ini, wacana “the nuruls”
memperkuat hierarki gender dan kelas melalui pelabelan yang merendahkan. Wacana
tersebut bekerja sebagai alat reproduksi ideologi patriarkal, yang menempatkan
perempuan, khususnya yang berhijab atau berasal dari kelas sosial tertentu, dalam citra
yang dibatasi oleh stereotip. Ketika masyarakat dominan terus menginternalisasi dan
mengulang wacana ini, struktur sosial yang menempatkan perempuan pada posisi
subordinat semakin menguat. Dengan demikian, melalui analisis wacana Kkritis
Fairclough (2001), dapat dipahami bahwa istilah “the nuruls” bukan sekadar kata, tetapi
bagian dari praktik kekuasaan yang beroperasi lintas teks, interaksi diskursif, dan
konteks sosiokultural yang lebih luas.

Simpulan

Pelabelan terhadap perempuan melalui stereotip merendahkan seperti “kaum
rahim anget” dan “the nuruls” memberikan dampak yang signifikan terhadap citra
perempuan karena membatasi dan membentuk pemaknaan negatif terhadap kelompok
tertentu. Pergeseran makna dari istilah “kaum rahim anget”’, yang awalnya ditujukan
kepada perempuan yang mengseksualisasi figur public, berkembang menjadi istilah “the

112



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

nuruls” ketika penggunaannya dianggap tidak lagi cukup luas untuk menggeneralisasi
kelompok perempuan yang ingin disasar. Melalui penanda yang dilekatkan, seperti
atribut religius, minat terhadap K-pop, serta pola konsumsi tertentu, istilah “the nuruls”
menjadi instrumen baru untuk melabel perempuan secara lebih luas dan lebih derogatif.

Perluasan makna ini membuat perempuan dengan ciri tertentu semakin rentan
dikategorikan secara diskriminatif. Penanda yang longgar dan asosiasi makna yang
terlalu luas menyebabkan perempuan berhijab, penggemar K-pop, atau yang
mengonsumsi produk tertentu dengan mudah dicitrakan sebagai bagian dari kelompok
yang direndahkan. Proses ini dilanggengkan melalui normalisasi dan inkorporasi
wacana tersebut di ruang digital, baik oleh pengguna media sosial maupun oleh brand
komersial yang memanfaatkan istilah ini sebagai strategi pemasaran. Pada titik ini, citra
negatif yang terbentuk bukan hanya menyederhanakan identitas perempuan, tetapi juga
mengukuhkan stereotip seksis yang merugikan mereka secara simbolik dan sosial.

Melalui perspektif distinction Bourdieu, pelabelan ini dapat dipahami sebagai
mekanisme pembedaan yang berfungsi mempertahankan dominasi kelas dan gender.
Istilah “the nuruls” mengoperasikan distinction melalui bahasa sebagai kapital simbolik:
kelompok dominan memperoleh profit of distinction ketika berhasil mendefinisikan
kelompok lain sebagai kelas sosial rendah melalui atribut seperti selera makanan,
preferensi hiburan, maupun gaya berpakaian. Pembedaan ini menegaskan hierarki
sosial karena selera dan konsumsi dipakai sebagai legitimasi untuk menilai siapa yang
dianggap memiliki nilai sosial tinggi dan siapa yang dianggap rendah. Dengan demikian,
istilah derogatif ini tidak hanya merendahkan secara personal, tetapi juga memperkuat
struktur sosial yang menguntungkan kelompok dominan.

Kerangka Analisis Wacana Kritis Fairclough menegaskan bahwa bahasa yang
digunakan dalam istilah-istilah tersebut tidak bersifat netral, melainkan bagian dari
praktik diskursif yang memproduksi dan mereproduksi ketidaksetaraan gender. Pada
level teks, pemilihan kata berkonotasi negatif membangun citra perempuan sebagai
objek penghinaan. Pada level praktik diskursif, penyebaran istilah melalui meme dan
unggahan media sosial menunjukkan bagaimana publik berpartisipasi dalam
mengonsumsi dan menormalkan stereotip tersebut. Pada level sosiokultural, wacana ini
memperkuat relasi kekuasaan patriarkal yang mengatur siapa yang layak dihormati dan
siapa yang layak direndahkan. Dengan demikian, istilah “the nuruls” bukan hanya alat
lelucon, tetapi bagian dari mekanisme sosial yang memapankan ketimpangan gender
dan mengikis agensi perempuan.

Secara keseluruhan, pelabelan “kaum rahim anget” dan “the nuruls” menciptakan
citra yang merendahkan perempuan melalui bahasa, pembedaan kelas, dan reproduksi
ideologi patriarkal. Wacana ini tidak hanya membentuk persepsi publik secara negatif,
tetapi juga berkontribusi pada pelemahan posisi perempuan dalam ruang sosial dan
digital. Oleh karena itu, kedua istilah tersebut bermasalah bukan hanya karena sifatnya
yang seksis dan menghina, tetapi juga karena perannya dalam mempertahankan
struktur sosial yang tidak setara serta memproduksi citra perempuan yang keliru dan
merugikan.

Daftar Pustaka
Astari, Ayang. (2022). "Objektifikasi Tubuh Laki-laki dalam Ekspresi Seksual Perempuan
di Media Sosial," Jurnal Studi Masyarakat dan Pendidikan: Vol. 6: No. 1.

Bandura, A. (2001). Social Cognitive Theory of Mass Communication. Media Psychology,
3(3), 265-299. https://doi.org/10.1207/S1532785XMEP0303 03

113


https://doi.org/10.1207/S1532785XMEP0303_03

Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

Becker, H. (1963). Outsiders: Studies in the Sociology of Deviance , New York : Free Press

Bianchi, D., Morelli, M., Baiocco, R., & Chirumbolo, A. (2017). Sexting as the mirror on the
wall: Body-esteem attribution, media models, and objectified-body
consciousness. Journal of Adolescence, 61(1), 164-172.
https://doi.org/10.1016/j.adolescence.2017.10.006

Bourdieu, P. (1984) Distinction: A Social Critique of the Judgment of Taste. Routledge &
Kegan Paul, London.

Castafio, A. Fontanil, Y., & Garcia-Izquierdo, A. (2019). “Why Can’t I Become a
Manager?”—A Systematic Review of Gender Stereotypes and Organizational
Discrimination. International Journal of Environmental Research and Public Health,
16(10), 1813. https://doi.org/10.3390/ijerph16101813

Eagly, A. H, Nater, C, Miller, D. I, Kaufmann, M. & Sczesny, S. (2020). Gender
stereotypes have changed: A cross-temporal meta-analysis of U.S. public opinion
polls from 1946 to 2018. American Psychologist, 75(3), 301-315.
https://doi.org/10.1037 /amp0000494

Ellemers, N., Pagliaro, S., & Barreto, M. (2013). Morality and behavioural regulation in
groups: A social identity approach. European Review of Social Psychology, 24(1),
160-193. https://doi.org/10.1080/10463283.2013.841490

Erikson, E. H. (1994). Identity: Youth and crisis. WW Norton & company.

Eriyanto. (2005). Analisis Wacana: Pengantar Analisis Teks Media. Yogyakarta: LKiS.

Eviana, Diana. (2020). Wacana Sexual Harrasment dalam Komentar Ekspresi Seksual
Perempuan di Media Sosial. Tesis Universitas Airlangga.

Fairclough, N. (2001). Language and Power (2nd ed.). London: Longman.

Fakhira, R, & Amaly, N. (2024). “The Nuruls”: A Sociolinguistic Study of Name

Enregisterment in Indonesian Online Discourse. Alhadharah: Jurnal [Imu Dakwah,
23(2), 213-226. Retrieved from https://jurnal.uin-
antasari.ac.id/index.php/alhadharah/article/view/13815

Fesia, Deninta Lira. (2019). Seksisme dalam Tuturan di Twitter Pasca Ajang Asian Games
2018. Bandung: Universitas Pendidikan Indonesia.

Gerbner, G. (1998). Cultivation Analysis: An Overview. Mass Communication and Society,
1(3-4), 175-194. https://doi.org/10.1080/15205436.1998.9677855

Gill, M. J. (2004). When information does not deter stereotyping: Prescriptive
stereotyping can foster bias under conditions that deter descriptive
stereotyping. Journal of Experimental Social Psychology, 40(5), 619-632.
https://doi.org/10.1016/j.jesp.2003.12.001

Gill, R. (2011). Sexism Reloaded, or, it's Time to get Angry Again! Feminist Media Studies,
11(1), 61-71. https://doi.org/10.1080/14680777.2011.537029

Goffman, E. (1963). Stigma: Notes on the Management of a Spoiled Identity , Engelwood
Cliffs, NJ : Prentice-Hall .

Goode, E. (1997). Deviant Behavior , 5th ed., Upper Saddle River, NJ : Prentice Hall .

Haraldsson, A, & Wangnerud, L. (2019a). The effect of media sexism on women'’s
political ambition: evidence from a worldwide study. Feminist Media Studies,
19(4), 525-541. https://doi.org/10.1080/14680777.2018.1468797

Islam, Nurul (2015) "Representasi Distinction Pejabat Negara dan Kuasa Simbolik di
Media," Jurnal Komunikasi Indonesia: Vol. 4: No. 1, Article 6.

Kay, A. (2018). Erikson Online: Identity and Pseudospeciation in the Internet Age.
Identity, 18(4), 264-273. https://doi.org/10.1080/15283488.2018.1523732

Koenig, A. M., & Eagly, A. H. (2014). Evidence for the social role theory of stereotype

114


https://doi.org/10.1016/j.adolescence.2017.10.006
https://doi.org/10.1037/amp0000494
https://jurnal.uin-/
https://jurnal.uin-/
https://doi.org/10.1080/14680777.2011.537029
https://doi.org/10.1080/14680777.2018.1468797

Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

content: Observations of groups’ roles shape stereotypes. Journal of Personality
and Social Psychology, 107(3), 371-392. https://doi.org/10.1037/a0037215

Komnas Perempuan. (2023). CATAHU 2023: Peluang Penguatan Sistem Penyikapan Di
Tengah Peningkatan Kompleksitas Kekerasan Terhadap Perempuan.
https://komnasperempuan.go.id/catatan-tahunan-detail /catahu-2023 peluang-
penguatan-sistem-penyikapan-di-tengah-peningkatan kompleksitas-kekerasan-
terhadap-perempuan

Lampis, ]., Cataudella, S., Busonera, A, de Simone, S., & Tommasi, M. (2019). The
moderating effect of gender role on the relationships between gender and
attitudes about body and eating in a sample of Italian adolescents. Eating and
Weight Disorders - Studies on Anorexia, Bulimia and Obesity, 24(1), 3-11.
https://doi.org/10.1007/s40519-017-0372-2

Lazar, M. M. (2007). Feminist Critical Discourse Analysis: Articulating a Feminist
Discourse  Praxisl . Critical Discourse Studies, 4(2), 141-164.
https://doi.org/10.1080/17405900701464816

Lemert, E. (1951). Social Pathology , New York : McGraw-Hill.

Liska, A. and Messner, S.(1999). Perspectives on Crime and Delinquency , 3rd ed, Upper
Saddle River, NJ : Prentice-Hall.

Mills, S. (2003). Caught Between Sexism, Anti-sexism and Political Correctness’:
Feminist Women’s Negotiations with Naming Practices. Discourse & Society,
14(1), 87-110. https://doi.org/10.1177/0957926503014001931

Pauwels, A. (2003). Linguistic sexism and feminist activism. In ]J. Holmes, & M. Meyerhoff
(Eds.), The Handbook of Language and Gender (pp. 550-570). Blackwell.

Potter, W. ]. (2014). A Critical Analysis of Cultivation Theory. Journal of Communication,
64(6), 1015-1036. https://doi.org/10.1111/jcom.12128

Prentice, D. A., & Carranza, E. (2002). What Women and Men Should Be, Shouldn’t be,
are Allowed to be, and don’t Have to Be: The Contents of Prescriptive Gender
Stereotypes.  Psychology = of Women  Quarterly, 26(4), 269-281.
https://doi.org/10.1111/1471-6402.t01-1-00066

Rolle, L. Santoniccolo, F., D’Amico, D. & Trombetta, T. (2020). News Media
Representation of Domestic Violence Victims and Perpetrators: Focus on Gender
and Sexual Orientation in International Literature. In Gendered Domestic
Violence and Abuse in Popular Culture (pp. 149-169). Emerald Publishing
Limited. https://doi.org/10.1108/978-1-83867-781-720201008

Rudman, L. A,, Moss-Racusin, C. A, Phelan, J. E., & Nauts, S. (2012). Status incongruity
and backlash effects: Defending the gender hierarchy motivates prejudice
against female leaders. Journal of Experimental Social Psychology, 48(1), 165-
179. https://doi.org/10.1016/].jesp.2011.10.008

Santoniccolo, F., Trombetta, T., Paradiso, M. N., & Rolle, L. (2023). Gender and Media
Representations: A Review of the Literature on Gender Stereotypes,
Objectification and Sexualization. International Journal of Environmental
Research and Public Health, 20(10), 5770.
https://doi.org/10.3390/ijerph20105770

Sartika, N. D. ., & Erlangga, C. Y.. (2024). Fenomena “The Nuruls” Di Kota Depok. (Studi
Fenomenologi Remaja Berhijab Di Kota Depok). Jurnal Ilmu Komunikasi Dan
Media Sosial (JKOMDIS), 4(3), 781-788.
https://doi.org/10.47233 /jkomdis.v4i3.2167

115


https://doi.org/10.1037/a0037215
https://komnasperempuan.go.id/catatan-tahunan-detail/catahu-2023
https://doi.org/10.1007/s40519-017-0372-2
https://doi.org/10.1177/0957926503014001931
https://doi.org/10.1111/1471-6402.t01-1-00066
https://doi.org/10.1016/j.jesp.2011.10.008
https://doi.org/10.3390/ijerph20105770

Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

Scharrer, E., & Warren, S. (2022). Adolescents’ Modern Media Use and Beliefs About
Masculine Gender Roles and Norms. Journalism & Mass Communication Quarterly,
99(1), 289-315. https://doi.org/10.1177/10776990211035453

Steinke, J. (2017). Adolescent Girls’ STEM Identity Formation and Media Images of STEM
Professionals: Considering the Influence of Contextual Cues. Frontiers in
Psychology, 8. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2017.00716

Swim, J. K, Aikin, K. ], Hall, W. S., & Hunter, B. A. (1995). Sexism and racism: Old-
fashioned and modern prejudices. Journal of Personality and Social Psychology,
68(2), 199-214. https://doi.org/10.1037/0022-3514.68.2.199

Umera-Okeke, N. (2012). Linguistic Sexism: An Overview of the English Language in
Everyday Discourse. AFRREV LALIGENS: An International Journal of Language,
Literature and Gender Studies, 1, 1-17.

UNFPA. (2023). Covid-19 and Violence Against Women: The Evidence Behind the Talk.

Victor, ]. S. (2004). sluts and wiggers: a study of the effects of derogatory labeling.
Deviant Behavior, 25(1), 67-85. https://doi.org/10.1080/01639620490248943

116


https://doi.org/10.1037/0022-3514.68.2.199
https://doi.org/10.1080/01639620490248943

