
 
Copyright	©	the	author(s)	

Jurnal	Onoma:	Pendidikan,	Bahasa	dan	Sastra,	Vol.	12,	No.	1,	2026	
 

https://e-journal.my.id/onoma	
	 623	

Tradisi	Ziarah	di	Banten	sebagai	Cermin	Kearifan	Lokal	dalam	
Pendidikan	

	
Linda	Lusiana	Cahyawibawa	¹	
Hafidh	Amanatul	Mulki²	
Dahlia	Kusumawati	³	
Odien	Rosidin⁴	
¹²³⁴Magister	 Pendidikan	 Bahasa	 Indonesia,	 Universitas	 Sultan	 Ageng	 Tirtayasa,	
Indonesia	
	
¹lindacahyawibawa7@gmail.com	
²hafidham1234@gmail.com	
³dahliakusumawati04@gmail.com		
⁴odienrosidi@untirta.ac.id	
Abstrak	

Penelitian	 ini	 bertujuan	 untuk	 mendeskripsikan	 peran	 tradisi	 ziarah	 dalam	
menanamkan	 nilai	 pendidikan	 karakter,	 seperti	 religiusitas,	 toleransi,	
penghormatan	 terhadap	 leluhur,	dan	kebersamaan.	Berlandaskan	 teori	dari	Semi	
dalam	 Endraswara	 (2003:4-5),	 penelitian	 ini	 menggunakan	 penelitian	 deskripsi	
kualitatif	 yang	 dilakukan	 dengan	maksud	membuat	 deskripsi,	 sebuah	 gambaran,	
atau	 analisis	 secara	 otomatis.	 Teknik	 pengumpulan	 data	 diambil	 dengan	metode	
observasi,	wawancara,	dan	dokumentasi.	Hal	ini	mendakan	adanya	pengaruh	yang	
sangat	signifikan	antara	tradisi	ziarah	dan	sistem	Pendidikan	di	 Indonesia.	Selain	
mengandung	nilai	sejarah,	ziarah	juga	syarat	akan	makna	religi	bagi	peserta	didik.	
Nilai	yang	 terkandung	di	antaranya	adalah	 (1)	Nilai	Religius,	 (2)	Nilai	Moral	dan	
Etika,	(3)	Nilai	Sosial	dan	Kebersamaan,	(4)	Nilai	Sejarah	dan	Budaya	Lokal,	dan	(5)	
Nilai	Edukatif	Keteladanan.	

Kata	Kunci:	Tradisi	ziarah,	Banten,	nilai	pada	Pendidikan	 	
	
Pendahuluan	

Pendidikan	karakter	merupakan	komponen	esensial	dalam	sistem	pendidikan	di	
Indonesia	 yang	 diarahkan	 untuk	 membentuk	 peserta	 didik	 yang	 berakhlak	 mulia,	
berkepribadian	kokoh,	serta	memiliki	kesadaran	sosial	dan	budaya.	Di	tengah	derasnya	
arus	 globalisasi	 dan	modernisasi,	 penguatan	 nilai-nilai	 karakter	 yang	 bersumber	 dari	
kearifan	 lokal	menjadi	semakin	penting	agar	generasi	muda	tidak	kehilangan	 identitas	
kebangsaannya.	 Tradisi	 tidak	 semata-mata	 dipandang	 sebagai	 peninggalan	 masa	 lalu	
yang	 harus	 dipertahankan	 dengan	 cara	 mengisolasinya	 dari	 dinamika	 budaya	 lain,	
melainkan	 perlu	 dilestarikan	 melalui	 proses	 yang	 adaptif	 dan	 terbuka	 terhadap	
perkembangan	 zaman.	 Hal	 ini	 sejalan	 dengan	 pendapat	 Ratna	 (2011:106)	 yang	
menyatakan	bahwa	pelestarian	tradisi	dilakukan	dengan	memberikan	ruang	kebebasan	
untuk	 berkembang	 serta	 menjalin	 relasi	 dengan	 tradisi	 tulis	 dan	 kemajuan	 teknologi	
kontemporer.	Salah	satu	bentuk	kearifan	lokal	yang	masih	terjaga	keberlangsungannya	
dan	memiliki	potensi	edukatif	dalam	pendidikan	karakter	adalah	tradisi	ziarah.	

Tradisi	 merupakan	 konsep	 kepercayaan	 atau	 perilaku	 yang	 diwariskan	 dari	
generasi	ke	generasi	 (Wibianto,	2023).	Konsep	 ini	meliputi	berbagai	aspek	kehidupan,	
seperti	 bahasa,	 agama,	masakan,	 kebiasaan	 sosial,	musik,	 dan	 seni.	 Dalam	praktiknya,	
tradisi	 sering	 menjadi	 acuan	 mengenai	 apa	 yang	 dianggap	 benar	 atau	 salah,	 serta	
mencerminkan	 karakteristik	 dan	 pengetahuan	 sekelompok	 orang	 tertentu.	 Dengan	

mailto:lindacahyawibawa7@gmail.com
mailto:hafidham1234@gmail.com
mailto:dahliakusumawati04@gmail.com


Vol.	12,	No.	1,	2026	
ISSN	2443-3667(print)	2715-4564	(online)	

624	

demikian,	 tradisi	 dapat	 dipahami	 sebagai	 pola	 perilaku	 bersama	 yang	 diturunkan,	
sekaligus	sebagai	bagian	dari	pertumbuhan	identitas	kelompok.	

Menurut	W.J.S.	 (1985:1088),	 tradisi	 adalah	 segala	 sesuatu	yang	 turun-menurun	
dari	 nenek	 moyang.	 Dalam	 pelaksanaannya,	 tradisi	 berfungsi	 sebagai	 nilai	 yang	
diwariskan,	 berupa	 pengulangan	 ajaran	 orang	 tua	 terdahulu	 yang	 melekat	 pada	
kebudayaan	masyarakat	 tertentu.	 Hal	 ini	menunjukkan	 bahwa	meskipun	 zaman	 terus	
berubah,	semangat	masyarakat	dalam	mempertahankan	tradisi	tidak	luntur.	

Dalam	perspektif	antropologi,	tradisi	setara	dengan	adat	istiadat,	yaitu	kebiasaan	
yang	bersifat	magis-religius	dan	mencakup	nilai-nilai	budaya,	norma,	hukum,	serta	aturan	
yang	saling	terkait.	Keseluruhan	sistem	ini	membentuk	struktur	budaya	yang	mengatur	
tindakan	manusia	dalam	kehidupan	sosial	(Ariyono	&	Aminuddin,	1985:4).	Sementara	itu,	
dari	perspektif	sosiologi,	tradisi	diartikan	sebagai	kepercayaan	yang	diwariskan	secara	
turun-temurun	 dan	 dapat	 dipelihara	 (Soekanto,	 1993:459).	 Tradisi	 merupakan	
pewarisan	norma,	kaidah,	dan	kebiasaan;	meskipun	demikian,	tradisi	tidak	bersifat	statis,	
melainkan	dapat	dipadukan	dengan	beragam	tindakan	manusia,	serta	diterima,	ditolak,	
atau	diubah	oleh	manusia	itu	sendiri	(Peursen,	1976:11).	

Di	Indonesia,	terdapat	beragam	tradisi,	salah	satunya	adalah	ziarah,	yang	hampir	
ditemukan	di	seluruh	wilayah	dan	menjadi	ciri	khas	budaya	setempat.	Secara	etimologis,	
kata	ziarah	 berasal	 dari	 bahasa	Arab	ziyārah,	 yang	berarti	 kunjungan	atau	menengok.	
Dalam	konteks	keagamaan	dan	sosial	masyarakat	Nusantara,	ziarah	umumnya	dimaknai	
sebagai	kegiatan	mengunjungi	makam	seseorang—biasanya	tokoh	agama,	ulama,	leluhur,	
atau	 orang	 yang	 dianggap	 berjasa—dengan	 tujuan	mendoakan,	mengenang	 jasa,	 serta	
meneladani	kehidupan	orang	tersebut.	

Tradisi	ziarah	 telah	menjadi	bagian	dari	kehidupan	masyarakat	 Indonesia	sejak	
berabad-abad	yang	lalu.	Ia	tidak	hanya	merupakan	bentuk	ekspresi	spiritual	dan	religius,	
tetapi	 juga	 mengandung	 dimensi	 sosial,	 historis,	 dan	 kultural.	 Dalam	 tradisi	 Islam	
misalnya,	 ziarah	 kubur	 dianjurkan	 untuk	mengingatkan	manusia	 akan	 kematian	 serta	
mendorong	 introspeksi	diri.	Namun	dalam	praktik	budaya	 lokal,	 ziarah	 juga	berfungsi	
sebagai	media	memperkuat	hubungan	sosial	antarmasyarakat,	memperkokoh	solidaritas,	
dan	meneguhkan	identitas	budaya	daerah.	Prosesi	yang	dilakukan	dalam	tradisi	upacara	
keagamaan	 itu	antara	 lain	 tahlilan,	 tadarusan,	pengajian,	 istighosah,	dan	ziarah	kubur.	
Berbagai	 ekspresi	 ritual	masyarakat	menempati	 posisi	 penting	 dan	 sakral	 (Durkheim,	
1952).	

Dalam	konteks	budaya	Nusantara,	tradisi	ziarah	merupakan	perpaduan	harmonis	
antara	ajaran	keagamaan	dan	nilai-nilai	 sosial	 yang	diwariskan	 secara	 turun-temurun.	
Kegiatan	 ini	 dilakukan	 tidak	 semata-mata	 sebagai	 ritual	 keagamaan,	 melainkan	 juga	
sebagai	perwujudan	penghormatan	terhadap	leluhur,	guru,	dan	tokoh	yang	berjasa	bagi	
masyarakat.	 Melalui	 ziarah,	 generasi	 muda	 diajak	 untuk	 memahami	 akar	 sejarah,	
menghormati	nilai-nilai	 luhur,	 serta	memelihara	kesinambungan	budaya	yang	menjadi	
bagian	dari	jati	diri	bangsa.	Hal	ini	dapat	dilihat	dari	adanya	representasi	dan	perbuatan-
perbuatan	‘keberagamaan’	(tradisi	ziarah	kubur)	dalam	kehidupan	sosial	sehari-harinya,	
disamping	pelaksanaan	peribadatan	 resmi	dari	 agama	yang	dianutnya	 (Keesing	dalam	
Casson,	1981).		

Dengan	demikian,	tradisi	ziarah	memiliki	makna	yang	multidimensional:	spiritual,	
sosial,	kultural,	dan	edukatif.	 Ia	bukan	hanya	 tentang	mengunjungi	makam,	 tetapi	 juga	
tentang	menghidupkan	kembali	nilai-nilai		keteladanan	dan	moral	yang	dapat	dijadikan	
pedoman	hidup	bagi	masyarakat	modern.	

Salah	satu	tempat	yang	terkenal	dengan	nilai	sejarah	dan	wisata	religinya	adalah	
Kawasan	Banten	Lama,	dimana	Sultan	Hasanuddin	dikebumikan.	Dari	data	Badan	Pusat	



Jurnal	Onoma:	Pendidikan,	Bahasa	dan	Sastra	
ISSN	2443-3667	(print)	2715-4564	(online) 

625	

Statistik	Provinsi	Banten	tahun	2025,	kunjungan	wisatawan	ke	Banten	Lama	sebanyak	
453.489	 sampai	 559.995	 jiwa	 dan	 bahkan	 bisa	 terus	 bertambah	 seiring	 berjalannya	
pembangunan	 di	 Kawasan	wisata.	 Tokoh	masyarakat	 sekitar	 juga	menjelaskan	 bahwa	
kebanyakan	wisatawan	yang	berkunjung	berasal	dari	luar	Banten,	seperti	Jakarta.	Puncak	
ledakan	wisatawan	terjadi	pada	hari	besar	 Islam,	seperti	 lebaran	haji	dan	 lebaran	 idul	
fitri.	Namun,	jumlah	wisatawan	juga	terkadang	cukup	ramai	saat	hari	kamis,	malam	jumat,	
dan	hari	 jumat.	Namun,	 kebanyakan	 yang	berkunjung	 adalah	wisatawan	 lokal,	 seperti	
Pontang,	Tirtayasa,	Bojonegara,	dan	Serang	Kota.	

Data	 ini	 menunjukkan	 bahwa	 tradisi	 ziarah	 sudah	 sangat	 melekat	 dalam	 diri	
masyarakat.	 Bahkan	 tidak	 jarang	 ada	 Lembaga	 Pendidikan	 yang	 membawa	 peserta	
didiknya	melakukan	wisata	religi	di	Kawasan	Banten	Lama.	Hal	ini	dilakukan	agar	peserta	
didik	tidak	hanya	mendapatkan	nilai	sejarah	maupun	budaya,	tetapi	juga	tradisi	ziarah	
beserta	nilai-nilai	spiritual	yang	terkandung	didalamnya.	Kunjungan	yang	dilakukan	oleh	
peserta	didik	berasal	dari	semua	jenjang,	ada	SD,	SMP,	SMA,	bahkan	Universitas.	

Karena	 itu	 tradisi	 ziarah	 secara	 tidak	 langsung	mencerminkan	nilai-nilai	positif	
bagi	 peserta	 didik	 yang	 berkunjung,	 sehingga	 menjadi	 sesuatu	 yang	 menarik	 untuk	
diajarkan	dan	diperkenalkan	dalam	dunia	Pendidikan.	Dengan	memperkenalkan	tradisi	
ziarah	di	dalam	pengajaran	dan	pembelajaran,	peserta	didik	dapat	mengetahui	budaya	
dan	 tradisi	 leluhurnya,	 yang	 kemudian	 diwariskan	 sebagai	 rasa	 syukur	 dan	 prinsip	
spiritualitas	yang	 tinggi	kepada	Tuhan.	Dengan	menanapkan	rasa	bangga	pada	 tradisi,	
peserta	 didik	 dapat	 ikut	 serta	 berpartisipasi	 dalam	menjaga	 dan	melestarikan	budaya	
yang	ada	di	Banten,	 khususnya	 tradisi	 ziarah.	Pendidikan	 seperti	 yang	 telah	diketahui	
merupakan	hak	bagi	seluruh	manusia.	Pendidikan	dapat	dikatakan	sebagai	senjata	yang	
paling	tepat	untuk	mengubah	dunia.	Pendidikan	Indonesia	tidak	dapat	lepas	dari	peran	
Ki	 hadjar	 Dewantara	 yang	 merupakan	 Bapak	 Pendidikan	 di	 Indonesia	 (Harpiyanti	 &	
Wulandari,	2024:43).	

Ziarah	merupakan	aktivitas	yang	dilakukan	oleh	masyarakat	atau	kelompok	sosial	
tertentu.	 Kelompok	 sosial	 tersebut	 terdiri	 atas	 sekumpulan	 individu	 yang	 saling	
terhubung	 dan	 berinteraksi	 melalui	 subjek	 kolektif	 dalam	 kehidupan	 bermasyarakat	
(Beta	 dkk.,	 2020:527).	 Tradisi	 ziarah	 tidak	 hanya	 dimaknai	 sebagai	 praktik	 ritual	
keagamaan	semata,	melainkan	juga	sebagai	media	pewarisan	nilai-nilai	luhur	yang	telah	
tumbuh	 dan	 berkembang	 dalam	 kehidupan	 sosial.	 Melalui	 pelaksanaan	 tradisi	 ziarah,	
peserta	didik	dapat	menanamkan	nilai	religiusitas,	sikap	penghormatan	terhadap	leluhur,	
toleransi,	 serta	 rasa	 kebersamaan	 sosial.	 Nilai-nilai	 tersebut	 selaras	 dengan	 tujuan	
pendidikan	 karakter	 yang	 menekankan	 keseimbangan	 antara	 aspek	 spiritual,	 moral,	
sosial,	dan	budaya	dalam	pembentukan	kepribadian	peserta	didik.	

Dalam	 ranah	 pendidikan,	 tradisi	 ziarah	 memiliki	 peran	 yang	 strategis	 sebagai	
media	pembelajaran	nonformal	yang	kaya	akan	makna.	Tradisi	ini	tidak	hanya	memuat	
nilai-nilai	sejarah	dan	budaya	lokal,	tetapi	juga	menghadirkan	pengalaman	langsung	yang	
mampu	menumbuhkan	sikap	keteladanan	serta	refleksi	moral	pada	peserta	didik.	Oleh	
sebab	 itu,	 tradisi	 ziarah	 memiliki	 keterkaitan	 yang	 erat	 dengan	 upaya	 penguatan	
pendidikan	karakter	dalam	sistem	pendidikan	di	Indonesia.	

Tradisi	ziarah	mengandung	berbagai	nilai	pendidikan	yang	berkontribusi	penting	
dalam	pembentukan	 karakter	 peserta	 didik.	 Sejalan	dengan	 teori	 pendidikan	 karakter	
yang	 dikemukakan	 oleh	 Lickona	 (1991),	 pendidikan	 yang	 efektif	 tidak	 hanya	
menanamkan	nilai	moral,	tetapi	juga	membiasakan	perilaku	positif	serta	menumbuhkan	
kesadaran	sosial.	Dalam	konteks	tersebut,	tradisi	ziarah	dapat	berfungsi	sebagai	media	
konkret	dalam	internalisasi	nilai-nilai	pendidikan	karakter.	Adapun	nilai-nilai	yang	dapat	
dikembangkan	melalui	 tradisi	 ziarah	meliputi:	 (1)	 nilai	 religiusitas,	 (2)	 nilai	 tanggung	



Vol.	12,	No.	1,	2026	
ISSN	2443-3667(print)	2715-4564	(online)	

626	

jawab	sosial,	 (3)	nilai	 rasa	hormat	dan	empati,	 (4)	nilai	nasionalisme	dan	kebanggaan	
terhadap	budaya,	serta	(5)	nilai	edukatif	keteladanan.	

Tradisi	 ziarah	 juga	menjadi	 salah	 satu	warisan	budaya	yang	penting	di	Banten,	
tidak	hanya	sebagai	praktik	kebudayaan,	 tetapi	 juga	sebagai	 tradisi	yang	sarat	dengan	
nilai	 sejarah,	 spiritual,	 dan	 keagamaan	 yang	 mendalam	 (Endraswara,	 2015;	
Koentjaraningrat,	 2009).	 Oleh	 karena	 itu,	 apabila	 ditinjau	 dari	 perspektif	 pendidikan,	
tradisi	 ziarah	 memiliki	 potensi	 besar	 sebagai	 media	 pembentukan	 karakter	 dan	
penanaman	nilai-nilai	moral.	Melalui	kegiatan	ziarah,	peserta	didik	dapat	mempelajari	
keteladanan	 tokoh	 yang	 diziarahi,	 memahami	 makna	 perjuangan	 serta	 pengabdian	
mereka,	sekaligus	meneladani	nilai	keikhlasan,	pengorbanan,	dan	tanggung	jawab	sosial	
(Lickona,	1991).	Selain	itu,	kegiatan	ziarah	juga	berperan	dalam	menumbuhkan	rasa	cinta	
terhadap	 sejarah	 dan	 budaya	 lokal,	 yang	 merupakan	 bagian	 integral	 dari	 pendidikan	
karakter	bangsa	(Endraswara,	2013).	

Implementasi	 nilai-nilai	 yang	 terkandung	 dalam	 tradisi	 ziarah	 ke	 dalam	 dunia	
pendidikan	dapat	dilakukan	melalui	pembelajaran	kontekstual	yang	mengaitkan	budaya	
lokal	 dengan	 nilai-nilai	 universal	 pendidikan	 (Endraswara,	 2013).	 Guru,	 lembaga	
pendidikan,	serta	masyarakat	dapat	bersinergi	dalam	menjadikan	tradisi	ziarah	sebagai	
media	 pembelajaran	 berbasis	 pengalaman	 atau	 living	 values	 education,	 yakni	 proses	
pembelajaran	 yang	 tidak	 hanya	 menekankan	 aspek	 kognitif,	 tetapi	 juga	 memberikan	
pengalaman	 langsung	 dalam	 menanamkan	 nilai	 melalui	 interaksi	 spiritual	 dan	 sosial	
(Tillman,	 2004).	 Melalui	 pengalaman	 tersebut,	 peserta	 didik	 diharapkan	 mampu	
menginternalisasi	nilai-nilai	moral	secara	lebih	mendalam.	

Namun	 demikian,	 perkembangan	 modernisasi	 dan	 derasnya	 arus	 globalisasi	
sering	 kali	menyebabkan	 sebagian	 generasi	muda	mengalami	 pergeseran	 pemahaman	
terhadap	tradisi,	termasuk	tradisi	ziarah.	Tidak	sedikit	yang	memandang	ziarah	sebatas	
ritual	rutin	tanpa	memahami	makna	historis,	spiritual,	dan	edukatif	yang	terkandung	di	
dalamnya	(Koentjaraningrat,	2009).	Kondisi	tersebut	menuntut	adanya	upaya	pelestarian	
sekaligus	revitalisasi	makna	tradisi	ziarah	melalui	pendekatan	pendidikan	yang	integratif	
dan	kontekstual,	agar	 tradisi	 tersebut	 tetap	relevan	serta	mampu	berkontribusi	dalam	
pembentukan	karakter	peserta	didik	(Lickona,	1991).	

Berdasarkan	 latar	belakang	 tersebut,	 penelitian	 ini	berfokus	pada	peran	 tradisi	
ziarah	 dalam	 menanamkan	 nilai-nilai	 pendidikan	 karakter,	 khususnya	 nilai	 religius,	
moral	dan	etika,	sosial	dan	kebersamaan,	sejarah	dan	budaya	lokal,	serta	nilai	edukatif	
keteladanan.	Penelitian	ini	diharapkan	dapat	memberikan	gambaran	yang	komprehensif	
mengenai	kontribusi	tradisi	ziarah	terhadap	pembentukan	karakter	peserta	didik.	
	
Metode	

Penelitian	ini	menggunakan	metode	deskriptif	dengan	pendekatan	kualitatif	yang	
bertujuan	 untuk	 memahami	 serta	 menggambarkan	 secara	 mendalam	 fenomena	 yang	
diteliti	berdasarkan	kondisi	faktual	di	lapangan.	Metode	deskripsi	dipilih	karena	dinilai	
mampu	 menguraikan	 permasalahan	 penelitian	 melalui	 tahapan	 pengumpulan,	
penyusunan,	 analisis,	 klasifikasi,	 dan	 penafsiran	 data	 secara	 sistematis	 dan	 objektif	
(Djajasudarma,	2010).	

Dalam	penelitian	kualitatif,	data	yang	dihasilkan	berupa		uraian	deskriptif,	bukan	
data	kuantitatif	(Widana	&	Dwijayanthi,	2021:4).	Sejalan	dengan	hal	tersebut,	Mansyhuri	
dan	Zainudin	(2008:20-21)	menyatakan	bahwa	penelitian	kualitatif	berupaya	memahami	
fenomena	sosial	secara	holistik	dengan	menekankan	pada	pendalaman	makna,	di	mana	
analisis	data	dilakukan	melalui	penafsiran	terhadap	konteks	yang	melingkupi	fenomena	
tersebut.	



Jurnal	Onoma:	Pendidikan,	Bahasa	dan	Sastra	
ISSN	2443-3667	(print)	2715-4564	(online) 

627	

Teknik	 pengumpulan	 data	 dalam	 penelitian	 ini	meliputi	 observasi,	wawancara,	
dan	 dokumentasi.	 Observasi	 dilakukan	 secara	 langsung	 dengan	 menyimak	 dan	
mengamati	pelaksanaan	tradisi	ziarah	yang	sedang	berlangsung,	sehingga	peneliti	dapat	
memperoleh	gambaran	nyata	mengenai	rangkaian	kegiatan,	suasana,	serta	interaksi	yang	
terjadi	selama	prosesi	ziarah.	

Selain	 observasi,	 penetiti	 juga	 melakukan	 wawancara	 mendalam	 dengan	 tiga	
narasumber	 yang	 dipilih	 berdasarkan	 keterkaitannya	 dengan	 objek	 penelitian.	
Wawancara	ini	bertujuan	untuk	memperoleh	data	berupa	pandangan,	pengalaman,	serta	
pemaknaan	narasumber	terhadap	tradisi	ziarah	yang	diteliti.	Adapun	narasumber	dalam	
penelitian	 ini	 yaitu	 Abah	 Suhaemi	 selaku	 tokoh	 lokal	 dan	 pemimpin	 doa	 ziarah,	 Ibu	
Indahyati	selaku	peziarah,	serta	Wahyu	Arya	selaku	budayawan.	

Teknik	 dokumentasi	 dilakukan	 dengan	 pengambilan	 data	 berupa	 foto	 sebagai	
pendukung	 hasil	 observasi	 dan	 wawancara.	 Dokumentasi	 ini	 digunakan	 untuk	
memperkuat	data	penelitian	serta	memberikan	gambaran	visual	mengenai	pelaksanaan	
tradisi	ziarah	yang	menjadi	fokus	kajian.	

Dalam	 penelitian	 ini,	 peneliti	 mendeskripsikan	 tuturan	 lisan	 berbahasa	 Banjar	
yang	 diperoleh	 dari	 percakapan	 antarwarga	 di	 lokasi	 penelitian.	 Percakapan	 tersebut	
mengandung	leksikon	yang	bermakna	budaya	lokal	berdasarkan	konsep	budaya.	Analisis	
dilakukan	 dengan	 pendekatan	 semantik	 dan	 pragmatik,	 kemudian	 diinterpretasikan	
menggunakan	 perspektif	 etnopedagogi	 untuk	 menelaah	 nilai	 pendidikan	 yang	
terkandung	 sebagai	 wujud	 kearifan	 lokal.	 Furqon	 (2015:4)	 menekankan	 bahwa	
pengetahuan,	 keterampilan,	 dan	 sistem	 kepercayaan	 masyarakat	 merupakan	 sumber	
kearifan	lokal	yang	dapat	menjadi	motivasi	pembelajaran	dalam	menyelesaikan	masalah	
kehidupan	sehari-hari.	

Tahap	 berikutnya,	 penelitian	membatasi	 kajian	 pada	 evaluasi	 perencanaan	 dan	
melakukan	 observasi	 langsung	 ke	 situs	 Banten	 Lama	 untuk	 memperoleh	 gambaran	
empiris	terkait	perubahan	lanskap	serta	kinerja	pelestarian	dan	pembangunan	fasilitas	
publik	di	kawasan	tersebut.	Langkah	terakhir	adalah	melakukan	wawancara	dengan	ahli	
arkeologi,	 tenaga	 teknis,	 dan	 juru	 pelihara	 situs	 untuk	melengkapi	 data.	 Seluruh	 data	
triangulasi	yang	diperoleh	kemudian	dianalisis	secara	kontekstual	untuk	menghasilkan	
temuan	yang	objektif	terhadap	permasalahan	penelitian	(Fadillah,	2022).	

		
Hasil	

Hasil	penelitian	disusun	secara	sistematis	berdasarkan	aspek-aspek	yang	diteliti	
guna	memberikan	 gambaran	 yang	 jelas	 dan	mendalam	mengenai	 pelaksanaan	 tradisi	
ziarah,	 peran	 tokoh	 lokal,	 pandangan	 peziarah,	 nilai	 budaya	 yang	 terkandung,	 serta	
dokumentasi	sebagai	pendukung	data	penelitian.	Hasil	penelitian	disajikan	dalam	Tabel	
1.1.	Tabel	ini	merangkum	hasil	penelitian	tentang	tradisi	ziarah,	mencakup	pelaksanaan,	
peran	 tokoh,	 pandangan	 peziarah,	 nilai	 budaya,	 dan	 dokumentasi	 sebagai	 data	
pendukung,	untuk	memberikan	gambaran	menyeluruh	mengenai	fenomena	tersebut	di	
masyarakat.	 Penyajian	 tabel	 tidak	 dimaksudkan	 sebagai	 kesimpulan	 akhir,	 melainkan	
sarana	penyajian	data	untuk	memudahkan	analisis	dan	pembahasan.	

	
	
	
	
	
	



Vol.	12,	No.	1,	2026	
ISSN	2443-3667(print)	2715-4564	(online)	

628	

Tabel	1.1	Hasil	Penelitian	Tradisi	Ziarah	Berdasarkan	Aspek	yang	Diteliti	
No.	 Aspek	yang	Diteliti	 Hasil	Penelitian1	
1.	 Pelaksanaan	Tradisi	Ziarah	 Berdasarkan	hasil	observasi	langsung	di	lapangan,	

tradisi	ziarah	masih	dilaksanakan	secara	rutin	oleh	
masyarakat	 setempat.	 Pelaksanaannya	
berlangsung	 secara	 khidmat	 dan	 mengikuti	
tahapan-tahapan	 yang	 diwariskan	 secara	 turun-
temurun.	Prosesi	ziarah	diawali	dengan	persiapan	
oleh	para	peziarah,	dilanjutkan	dengan	pembacaan	
doa	bersama	yang	dipimpin	oleh	tokoh	lokal,	serta	
diakhiri	 dengan	 kegiatan	 refleksi	 dan	 silaturahmi	
antarpeziarah.	 Suasana	 religius	 dan	 kebersamaan	
tampak	 jelas	 selama	 pelaksanaan	 tradisi	 ziarah	
berlangsung.	

2.	 Peran	Tokoh	Lokal	dalam	
Tradisi	Ziarah	

Tokoh	 lokal	 memiliki	 peran	 penting	 dalam	
pelaksanaan	 tradisi	 ziarah.	 Berdasarkan	 hasil	
wawancara	 dengan	 Abah	 Suhaemi	 selaku	 tokoh	
lokal	 dan	 pemimpin	 doa	 ziarah,	 diketahui	 bahwa	
tokoh	 lokal	 berfungsi	 sebagai	 pemimpin	 ritual	
sekaligus	penjaga	nilai-nilai	 tradisi.	Doa-doa	 yang	
dibacakan	 dalam	 prosesi	 ziarah	 mengandung	
makna	 spiritual	 sebagai	 bentuk	 penghormatan	
kepada	leluhur	dan	permohonan	keselamatan	bagi	
para	peziarah.	

3.	 Pandangan	Peziarah	
terhadap	Tradisi	Ziarah	

Hasil	 wawancara	 dengan	 Ibu	 Indahyati	 sebagai	
peziarah	 menunjukkan	 bahwa	 tradisi	 ziarah	
dipandang	sebagai	sarana	untuk	mendekatkan	diri	
kepada	Tuhan	serta	memperoleh	ketenangan	batin.	
Tradisi	 ini	 juga	 menjadi	 media	 untuk	
menyampaikan	 doa	 dan	 harapan	 pribadi.	 Selain	
aspek	 religius,	 tradisi	 ziarah	memiliki	 nilai	 sosial	
dalam	mempererat	hubungan	antarmasyarakat.	

4.	 Nilai	Budaya	dalam	Tradisi	
Ziarah	

Berdasarkan	hasil	wawancara	dengan	Wahyu	Arya	
selaku	 budayawan,	 tradisi	 ziarah	 merupakan	
bagian	 dari	 warisan	 budaya	 yang	 mengandung	
nilai-nilai	kearifan	lokal.	Tradisi	ini	mencerminkan	
perpaduan	antara	nilai	religius,	sosial,	dan	budaya	
yang	 masih	 dijaga	 oleh	 masyarakat.	 Pelestarian	
tradisi	ziarah	dinilai	penting	agar	nilai-nilai	budaya	
tersebut	tidak	hilang	seiring	perkembangan	zaman.		

5.	 Dokumentasi	sebagai	
Pendukung	Data	Penelitian	

Dokumentasi	 berupa	 foto	 yang	 diperoleh	 selama	
penelitian	berfungsi	sebagai	data	pendukung	untuk	
memperkuat	 hasil	 observasi	 dan	 wawancara.	
Dokumentasi	 tersebut	menggambarkan	rangkaian	
pelaksanaan	tradisi	ziarah,	partisipasi	masyarakat,	
serta	suasana	religius	yang	tercipta	selama	prosesi	
berlangsung,	 sehingga	 data	 penelitian	 menjadi	
lebih	lengkap	dan	dapat	dipertanggungjawabkan.	

	



Jurnal	Onoma:	Pendidikan,	Bahasa	dan	Sastra	
ISSN	2443-3667	(print)	2715-4564	(online) 

629	

Hasil	 penelitian	menunjukkan	 bahwa	 tradisi	 ziarah	masih	 dilaksanakan	 secara	
rutin	dan	khidmat	oleh	masyarakat	setempat,	mengikuti	tahapan	yang	diwariskan	secara	
turun-temurun.	Tokoh	lokal	berperan	penting	sebagai	pemimpin	ritual	sekaligus	penjaga	
nilai-nilai	 tradisi,	 sedangkan	 peziarah	memandang	 tradisi	 ini	 sebagai	 sarana	 spiritual,	
ketenangan	 batin,	 dan	 penguatan	 hubungan	 sosial.	 Dari	 perspektif	 pendidikan,	 tradisi	
ziarah	berfungsi	sebagai	media	pembelajaran	nilai-nilai	moral,	religius,	dan	sosial	secara	
kontekstual,	sekaligus	mengenalkan	generasi	muda	pada	kearifan	lokal	yang	diwariskan	
secara	turun-temurun.	Selain	itu,	tradisi	ini	menanamkan	kesadaran	tentang	pentingnya	
pelestarian	 budaya.	Dokumentasi	 berupa	 foto	 berfungsi	 sebagai	 data	 pendukung	 yang	
memperkuat	 observasi	 dan	 wawancara,	 sehingga	 keseluruhan	 data	 penelitian	
memberikan	 gambaran	 menyeluruh	 mengenai	 fenomena	 tradisi	 ziarah	 sekaligus	
perannya	dalam	pendidikan	nilai	di	masyarakat.	

	
Sejarah	dan	Pelaksanaan	Tradisi	Ziarah	di	Banten		

Mengangkat	 isu	 Banten	 Lama	 dari	 perspektif	 sejarah	 selalu	 menarik	 perhatian	
publik.	Meskipun	studi	sejarah	belum	menghasilkan	historiografi	lengkap	untuk	seluruh	
periode,	 penelitian	 yang	 ada	 telah	 membangkitkan	 kebanggaan	 masyarakat	 terhadap	
kejayaan	 masa	 lalu	 Banten.	 Bahkan,	 sejarah	 Banten	 Lama	 menjadi	 salah	 satu	 alasan	
berdirinya	Provinsi	Banten	pada	awal	era	reformasi	di	Indonesia	(Qomaruzzaman	Anees,	
2020).	

Paradoks	Banten	Lama	juga	menarik	perhatian	banyak	cendekiawan,	khususnya	para	
ahli	 arkeologi.	 Isu	 ini,	 jika	 tidak	menimbulkan	 keprihatinan,	 setidaknya	menimbulkan	
kegelisahan	intelektual	untuk	mencari	solusi	alternatif.	Rekomendasi	para	arkeolog	sejak	
penelitian	 pioneer	 di	 Banten	 Lama	 (Mundardjito,	 Ambary,	 &	 Djafar,	 1978),	 yang	
kemudian	diperkuat	dalam	Workshop	SPAFA	di	Serang	(Miksic,	1982;	Michrob,	1987),	
memberikan	dasar	logis	untuk	menelusuri	pengelolaan	warisan	budaya	di	situs	Banten	
Lama	secara	tepat.	

Didirikan	pada	abad	ke-16,	Kerajaan	Banten	terutama	berbasis	di	Banten	Tua,	yang	
terletak	di	dekat	muara	Sungai	Cilegon,	sekitar	10	km	dari	Serang,	Banten.	Selama	masa	
kejayaannya,	 Banten	 berkembang	 sebagai	 kerajaan	 Islam	 unggulan,	 terutama	 dalam	
bidang	perdagangan,	budaya,	dan	kegiatan	keagamaan.	Pada	puncaknya,	Banten	diakui	
sebagai	 salah	 satu	 pusat	 perdagangan	 utama	 di	 Asia	 Tenggara	 dan	 mempertahankan	
koneksi	dengan	berbagai	negara.	Kemegahan	Banten	Tua	mulai	menurun	setelah	invasi	
kolonial	 Belanda	 pada	 abad	 ke-17,	 yang	 secara	 signifikan	memengaruhi	 kemunduran	
kerajaan	(Apriliani,	2025).	

Selain	nilai	sejarah	dan	budaya,	Banten	Lama	juga	mewariskan	tradisi	ziarah	yang	
telah	berlangsung	 sejak	 lama.	Tradisi	 ini	meninggalkan	kesan	kuat	 akan	nilai	 spiritual	
masyarakat	Banten	maupun	pengunjung	dari	dalam	maupun	luar	daerah.	Menurut	Abah	
Suhaemi	bahwa	tradisi	ziarah	telah	ada	sejak	beliau	kecil	pada	tahun	1956	dan	menjadi	
bagian	 penting	 dalam	 kehidupan	 masyarakat	 Banten.	 Lokasi	 utama	 ziarah	 meliputi	
makam	Sultan	Hasanuddin	dan	Sultan	Abdul	Mufakir,	dua	tokoh	penting	penyebar	Islam	
sekaligus	pendiri	Kesultanan	Banten.	Pelaksanaan	ziarah	biasanya	dilakukan	pada	hari	
Jumat,	 malam	 Jumat,	 Sabtu,	 malam	 Minggu,	 dan	 Minggu,	 saat	 jumlah	 pengunjung	
meningkat.	Kegiatan	ziarah	dikelola	oleh	nadir	dan	masyarakat	setempat	tanpa	pungutan	
biaya	atau	target	finansial.	

Selain	 berdoa,	 diadakan	 pula	 kegiatan	Marhaba,	 pengajian,	 pembacaan	 qori,	 serta	
peringatan	Hari	Besar	 Islam	(PHBI).	Ziarah	dipimpin	secara	bergiliran	oleh	 lima	orang	
pemimpin	doa.	Menurut	Abah,	ziarah	harus	dilakukan	dengan	sopan	santun,	tertib,	dan	
beradab,	serta	dihindari	dari	hal-hal	yang	dapat	mengganggu	kekhusyukan.	Bagi	beliau,	



Vol.	12,	No.	1,	2026	
ISSN	2443-3667(print)	2715-4564	(online)	

630	

ziarah	 adalah	 perantara	 antara	 wali	 Allah	 dengan	 Allah,	 dan	 nilai	 utamanya	 adalah	
mengambil	keberkahan,	bukan	mencari	keuntungan	materi.	

Sementara	itu,	Ibu	Indahyati	(29/10/25),	peziarah	dari	Surabaya,	memandang	ziarah	
sebagai	bentuk	syukur	dan	ketenangan	batin.	Ia	sering	datang	ke	Banten	setelah	sembuh	
dari	 sakit	 sebagai	 bentuk	 nadzar	 dan	 rasa	 syukur.	 Selain	 tujuan	 spiritual,	 ziarah	 juga	
menjadi	sarana	rekreasi	dan	wisata	religi.	Ia	mengapresiasi	kemajuan	Banten	yang	kini	
terbuka	 untuk	 wisata	 pendidikan,	 karena	 banyak	 siswa	 dari	 SD	 hingga	 SMA	 datang	
berziarah	sambil	belajar	sejarah	dan	budaya.	

Sebelumnya,	 kawasan	 Banten	 Lama	 tampak	 kumuh	 dan	 kurang	 terawat.	 Namun,	
sejak	direvitalisasi	 oleh	pemerintah	pada	 tahun	2020,	 kondisi	 kawasan	 ini	mengalami	
perubahan	signifikan	sebagai	upaya	pelestarian	warisan	sejarah.	Revitalisasi	tidak	hanya	
berfokus	pada	perbaikan	fisik	dan	estetika,	tetapi	juga	mencakup	peningkatan	ekonomi	
masyarakat	 sekitar	 serta	 pengenalan	 nilai-nilai	 budaya	 yang	 terdapat	 di	 kawasan	
tersebut	 (Stiawati	&	Yulianti,	2026).	 Sebagai	dampaknya,	 jumlah	pengunjung	kawasan	
Banten	Lama	pun	semakin	meningkat.	

Menurut	 Wahyu	 Arya,	 tradisi	 ziarah	 telah	 ada	 jauh	 sebelum	 masuknya	 Islam	 ke	
Banten.	Pada	masa	pra-Islam,	masyarakat	sudah	mengenal	ritual	kunjungan	ke	tempat-
tempat	 keramat,	 seperti	 Watu	 Kuwung.	 Setelah	 Islam	 hadir,	 nilai-nilai	 lokal	 tersebut	
berakulturasi	 dengan	 ajaran	 Islam	 sehingga	 ziarah	 berkembang	 menjadi	 bentuk	
penghormatan	 dan	 refleksi	 spiritual.	 Ia	 menegaskan	 bahwa	 tradisi	 ziarah	 berfungsi	
sebagai	pengingat	kematian,	ajaran	kesadaran	diri,	serta	penanaman	nilai	spiritual	yang	
mendalam.	Bagi	masyarakat,	ziarah	menjadi	penghubung	antara	dunia	yang	hidup	dan	
yang	telah	tiada,	sekaligus	sebagai	wujud	silaturahmi	spiritual.	

Secara	umum,	potensi	 dan	daya	 tarik	 kawasan	Banten	Lama	 terdiri	 dari	 berbagai	
objek	bernilai	historis	yang	dapat	dinikmati	pengunjung,	antara	 lain	beberapa	keraton	
seperti	Surosowan	dan	Kaibon,	Pangindelan,	Gedong	 Ijo,	museum,	serta	Masjid	Agung.	
Namun,	 kenyataannya,	 hingga	 saat	 ini	 daya	 tarik	 utama	 kawasan	 Banten	 Lama	 tetap	
Masjid	 Agung.	 Selain	 berfungsi	 sebagai	 tempat	 ibadah,	 masjid	 ini	 juga	menjadi	 lokasi	
ziarah	karena	terdapat	makam-makam	para	sultan	(Sulistiyo	&	Many,	2012).	
	
Nilai-Nilai	Sosial,	Budaya,	dan	Spiritual	dalam	Tradisi	Ziarah	

Para	pendidik,	memandang	Banten	Lama	sebagai	media	pembelajaran	yang	penting	
untuk	 mengenalkan	 dan	 memahami	 sejarah	 serta	 peradaban	 Banten.	 Kawasan	 ini	
memungkinkan	 peserta	 didik	 menjelajahi	 wilayahnya	 bukan	 hanya	 sebagai	 sarana	
belajar,	 tetapi	 juga	 sebagai	 tempat	 berekreasi.	 Banyak	 pihak	 mendukung	 pandangan	
tersebut	 karena	 Banten	 Lama	 tidak	 sekadar	 menjadi	 objek	 wisata,	 melainkan	 juga	
merupakan	warisan	dari	para	pahlawan	pada	era	kesultanan.	Sejalan	dengan	hal	tersebut,	
penelitian	 yang	 dilakukan	 oleh	 kelompok	 berbeda	 pada	 waktu	 yang	 berbeda	 juga	
menyoroti	permasalahan	serupa.	Penelitian-penelitian	ini	menegaskan	bahwa	isu	utama	
berkaitan	 dengan	 pengelolaan	 warisan	 budaya	 yang	 masih	 terpelihara	 di	 zona	 inti	
kompleks	situs	Banten	Lama	(Fadillah,	2022)	

Dengan	 kondisi	 bangunan	 yang	masih	 terjaga	 hingga	 saat	 ini,	menjadikan	 Banten	
Lama	lebih	dari	sekadar	tempat	wisata.	Selain	bukti	peradaan,	Banten	Lama	menjadi	bukti	
dari	kuatnya	nilai	tradisi	yang	terkandung,	salah	satunya	tradisi	ziarah.	Wisatawan	bukan	
hanya	dari	dalam	daerah	tetapi	ada	juga	yang	dari	luar	daerah.	Apalagi	tidak	jarang	anak-
anak	 ikut	 serta	 dalam	 rombongan	 wisatawan	 tersebut.	 Bahkan	 sering	 juga	 ditemui	
wisatawan	 peserta	 didik	 dari	 sekolah	 yang	 memilih	 Banten	 Lama	 sebagai	 media	
pembelajaran	sejarah,	agama,	serta	sastra.	Baik	anak-anak	maupun	peserta	didik,	mereka	
semua	 kompak	 diikutsertakan	 dalam	 kegiatan	 ziarah	 sebagai	 tradisi	 yang	 diwariskan.	



Jurnal	Onoma:	Pendidikan,	Bahasa	dan	Sastra	
ISSN	2443-3667	(print)	2715-4564	(online) 

631	

Dengan	 maksud	 menjaga,	 melestarikan,	 dan	 menanamkan	 nilai	 spiritual	 dalam	 diri	
mereka	masing-masing.	Adapun	ziarah	sendiri	memiliki	3	keutamaan,	yaitu:	silaturahmi,	
mendoakan	yang	sudah	tiada,	dan	bahan	renungan.	Hal	itu	dirasa	sudah	lebih	dari	cukup	
untuk	menyatakan	 bahwa	Banten	 Lama	 dan	 tradisi	 ziarah	 adalah	 kesatuan	 yang	 kuat	
sebagai	cerminan	dari	nilai	Pendidikan	yang	diberikan	lewat	budaya.			

Berdasarkan	hasil	wawancara,	terdapat	beberapa	nilai	penting	yang	dapat	disarikan	
dari	praktik	ziarah,	yaitu:	
	
Nilai	Religius	dan	Spiritual	

Tradisi	 ziarah	 menumbuhkan	 kesadaran	 spiritual	 dengan	 mengingatkan	 manusia	
akan	keterbatasan	hidup	dan	pentingnya	hubungan	dengan	Sang	Pencipta.	Melalui	doa,	
tahlil,	dan	refleksi	di	makam,	seseorang	belajar	tentang	keikhlasan,	ketundukan,	dan	rasa	
syukur.	Nilai	ini	memperkuat	pendidikan	karakter	religius	sebagaimana	tercantum	dalam	
tujuan	pendidikan	nasional.	Ziarah	memperkuat	keyakinan	kepada	Allah	melalui	doa	dan	
perenungan	 akan	kefanaan	hidup.	 Seperti	 dikatakan	Wahyu	Arya,	 ziarah	mengajarkan	
kesadaran	 akan	 kematian	 bahwa	 hidup	 adalah	 sementara,	 dan	 manusia	 perlu	 selalu	
mendekatkan	diri	pada	Tuhan.	

	
Nilai	Moral	dan	Etika	

Tata	cara	ziarah	menekankan	kesopanan,	ketertiban,	dan	kesucian	niat.	Abah	Suhaemi	
menegaskan	pentingnya	menjaga	perilaku	dan	ucapan	di	 area	makam.	 Selain	menjaga	
ucapan,	peserta	didik	juga	belajar	menghargai	segala	sesuatu	yang	mereka	temui	selama	
mengikuti	tradisi	ziarah,	seperti	menghormati	sesuatu	pada	bukan	hanya	yang	terlihat,	
tetapi	juga	yang	tidak	terlihat.	Dari	kegiatan	tersebut	akan	tumbuh	nilai	tanggung	jawab	
dari	peserta	didik	untuk	saling	menghargai	dan	menghormati.	

	
Nilai	Sosial	dan	Kebersamaan	

Kegiatan	 ziarah	 biasanya	 melibatkan	 gotong	 royong,	 seperti	 membersihkan	 area	
makam,	 menata	 bunga,	 dan	 menjaga	 ketertiban.	 Hal	 ini	 mengajarkan	 peserta	 untuk	
memiliki	 tanggung	 jawab	 terhadap	 lingkungan	 sosial	 dan	 menumbuhkan	 semangat	
kebersamaan.	Ziarah	mempertemukan	berbagai	kalangan,	dari	masyarakat	lokal,	pelajar,	
hingga	peziarah	luar	daerah.	Kegiatan	ini	menjadi	ajang	silaturahmi	dalam	menjaga	situs	
sejarah.	

	
Nilai	Budaya	dan	Sejarah	

Banten	pada	masa	lampau	dikenal	sebagai	pusat	penyebaran	dan	kekuasaan	Islam	di	
wilayah	 Jawa	Barat.	 Sejak	 saat	 itu,	 daerah	 ini	berkembang	pesat	dalam	bidang	politik,	
perdagangan,	pelayaran,	serta	kehidupan	sosial	dan	budaya,	yang	mencapai	puncaknya	
pada	masa	pemerintahan	Sultan	Ageng	Tirtayasa	atau	Sultan	Abdul	Fatah	(1651–1672).	
Sepanjang	sejarahnya,	Kesultanan	Banten	diperintah	oleh	20	sultan	dan	mencapai	masa	
kejayaan	antara	abad	ke-16	hingga	abad	ke-17,	ketika	Banten	menjadi	salah	satu	pusat	
Islam	 di	 pesisir	 utara	 Pulau	 Jawa.	 Hingga	 kini,	 peninggalan-peninggalan	 kesultanan	
menjadi	 saksi	 bisu	 dari	 kemajuan	masyarakat	 dan	 kebudayaan	Banten	pada	masa	 itu,	
seperti	 kompleks	 istana	 dan	 berbagai	 bangunan	 bersejarah	 (Sulistiyo	 &	Many,	 2012).	
Tradisi	 ziarah	 yang	masih	 dilaksanakan	 di	 kawasan	 ini	 juga	 berperan	 sebagai	 sarana	
pembelajaran	sejarah	Islam	dan	Kesultanan	Banten.	Bagi	pelajar,	tradisi	tersebut	menjadi	
media	konkret	untuk	memahami	perjuangan	serta	meneladani	tokoh-tokoh	lokal.	
	
	



Vol.	12,	No.	1,	2026	
ISSN	2443-3667(print)	2715-4564	(online)	

632	

Nilai	Edukatif	dan	Karakter	
Tradisi	 ziarah	mengajarkan	 rasa	 hormat	 terhadap	 leluhur,	 kesadaran	 spiritual,	

serta	 tanggung	 jawab	 sosial.	 Nilai-nilai	 ini	 sejalan	 dengan	 prinsip	 Pendidikan	 Profil	
Pelajar	Pancasila	yang	beriman,	berakhlak	mulia,	dan	berkebinekaan	global.	

	
Sinergitas	Tradisi	Ziarah	dengan	Dunia	Pendidikan	

Ketiga	 narasumber	 sepakat	 bahwa	 nilai-nilai	 dalam	 tradisi	 ziarah	 dapat	
diimplementasikan	 dalam	 pendidikan,	 baik	 secara	 langsung	 maupun	 tidak	 langsung.	
Menurut	Wahyu	Arya,	 tradisi	ziarah	dapat	diintegrasikan	ke	dalam	pengajaran	Bahasa	
Indonesia,	terutama	pada	aspek	sastra	lisan,	mitos,	dan	legenda	lokal.	Hal	ini	membantu	
siswa	memahami	hubungan	antara	bahasa,	budaya,	dan	sejarah	daerah.	

Abah	 Suhaemi	 menambahkan	 bahwa	 keterlibatan	 sekolah	 dalam	 ziarah	 seperti	
kunjungan	siswa	SD,	SMP,	dan	SMA	merupakan	bentuk	nyata	implementasi	pendidikan	
karakter	berbasis	budaya.	Melalui	kegiatan	itu,	siswa	dapat	belajar	tentang	disiplin,	sopan	
santun,	 religiusitas,	 dan	 rasa	 syukur.	 Sinergitas	 tradisi	 ziarah	 dan	 pendidikan	 dapat	
diwujudkan	melalui	beberapa	strategi	berikut:	
a. Integrasi	 Kurikulum	 Berbasis	 Kearifan	 Lokal:	 Mengaitkan	 tema	 ziarah	 dalam	

pelajaran	sejarah,	agama,	dan	bahasa	Indonesia.	
b. Proyek	Profil	Pelajar	Pancasila:	Mengangkat	kegiatan	ziarah	sebagai	proyek	berbasis	

budaya	untuk	menumbuhkan	karakter	spiritual	dan	sosial	siswa.	
c. Kegiatan	 Lapangan	 (Field	 Trip	 Edukatif):	 Sekolah	 dapat	 menyelenggarakan	

kunjungan	ke	situs	sejarah	Banten	untuk	belajar	 langsung	tentang	warisan	budaya	
dan	nilai	religius.	

d. Literasi	Budaya	dan	Sastra:	Mengembangkan	karya	sastra,	puisi,	atau	cerita	rakyat	
bertema	ziarah	agar	siswa	mampu	mengekspresikan	nilai	budaya	secara	kreatif.	
	

Menurut	Wahyu	Arya,	tugas	utama	pendidik	adalah	menjadikan	pendidikan	sebagai	
ruang	pelestarian	nilai	budaya	dan	spiritualitas	lokal,	terutama	di	tengah	arus	globalisasi	
dan	kemajuan	teknologi	yang	dapat	mengikis	identitas.	

Berdasarkan	 beberapa	 pendapat	 tersebut	 dapat	 disederhanakan	 bahwa	 tradisi	
ziarah	 memiliki	 hubungan	 yang	 sangat	 erat	 dengan	 pendidikan,	 terutama	 dalam	 hal	
pembentukan	 karakter,	moral,	 dan	 kesadaran	 sejarah	 peserta	 didik.	 Tradisi	 ini	 bukan	
sekadar	kegiatan	keagamaan	atau	budaya,	tetapi	 juga	merupakan	proses	pembelajaran	
yang	berlangsung	secara	alami	dalam	kehidupan	masyarakat.	

Melalui	 kegiatan	 ziarah,	 seseorang	 diajak	 untuk	 mengenang	 jasa	 tokoh-tokoh	
terdahulu,	baik	itu	ulama,	pahlawan,	maupun	leluhur	yang	berjasa	bagi	masyarakat.	Dari	
proses	 mengenang	 inilah	 muncul	 pembelajaran	 tentang	 nilai	 keteladanan,	 semangat	
perjuangan,	keikhlasan,	dan	tanggung	jawab.	Nilai-nilai	seperti	inilah	yang	menjadi	inti	
dari	 pendidikan	 karakter	 yang	 saat	 ini	 sangat	 ditekankan	 dalam	 dunia	 pendidikan	
modern.	Selain	itu,	tradisi	ziarah	juga	mengajarkan	pendidikan	sosial	dan	budaya,	karena	
biasanya	dilakukan	secara	bersama-sama	dan	melibatkan	berbagai	lapisan	masyarakat.	
Interaksi	 sosial	 yang	 terjadi	 selama	 ziarah	 menumbuhkan	 rasa	 kebersamaan,	 gotong	
royong,	dan	saling	menghargai	perbedaan.		

Dalam	konteks	pembelajaran	di	sekolah,	nilai-nilai	dari	tradisi	ziarah	dapat	dijadikan	
sumber	belajar	kontekstual.	Misalnya,	 siswa	dapat	diajak	melakukan	ziarah	ke	makam	
pahlawan	 atau	 tokoh	 lokal	 sebagai	 bagian	 dari	 pembelajaran	 sejarah	 dan	 pendidikan	
karakter.	Melalui	kegiatan	tersebut,	siswa	tidak	hanya	m,empelajari	fakta	sejarah,	tetapi	
juga	merasakan	langsung	makna	perjuangan,	pengorbanan,	dan	nilai-nilai	kemanusiaan.	



Jurnal	Onoma:	Pendidikan,	Bahasa	dan	Sastra	
ISSN	2443-3667	(print)	2715-4564	(online) 

633	

Dengan	 demikian,	 saya	 berpendapat	 bahwa	 tradisi	 ziarah	 merupakan	 bentuk	
pendidikan	yang	hidup	(living	education),	karena	mengajarkan	nilai-nilai	moral,	spiritual,	
sosial,	dan	historis	secara	nyata.	Tradisi	ini	seharusnya	tidak	ditinggalkan,	tetapi	justru	
dihidupkan	kembali	dan	diintegrasikan	dalam	sistem	pendidikan	modern	agar	generasi	
muda	tidak	kehilangan	akar	budaya	dan	nilai-nilai	luhur	bangsa.	

	
Simpulan	

Tradisi	ziarah	di	Banten	merupakan	warisan	budaya	dan	religius	yang	memiliki	
makna	mendalam	bagi	masyarakat.	Tradisi	ziarah	memiliki	peran	penting	dalam	dunia	
pendidikan	karena	mampu	menanamkan	nilai-nilai	moral,	spiritual,	sosial,	dan	historis	
secara	nyata.	Kegiatan	ziarah,	peserta	didik	tidak	hanya	belajar	menghormati	jasa	para	
tokoh	 terdahulu,	 tetapi	 juga	memperoleh	 teladan	 tentang	keikhlasan,	 tanggung	 jawab,	
dan	 semangat	kebersamaan.	Tradisi	 ini	menjadi	bentuk	pendidikan	yang	hidup	 (living	
education)	yang	memperkaya	pengalaman	belajar	di	luar	kelas.	Oleh	karena	itu,	nilai-nilai	
yang	terkandung	dalam	tradisi	ziarah	perlu	diintegrasikan	ke	dalam	sistem	pendidikan	
modern	untuk	membentuk	generasi	yang	berkarakter,	berbudaya,	dan	berakar	pada	nilai-
nilai	luhur	bangsa.	

Berdasarkan	wawancara	dengan	Abah	Suhaemi,	Ibu	Indahyati,	dan	Wahyu	Arya,	
tradisi	ziarah	tidak	hanya	merupakan	ritual	spiritual,	tetapi	juga	verfungsi	sebagai	sarana	
pendidikan	moral,	sosial,	dan	budaya.	Sinergi	antara	tradisi	ziarah	dan	pendidikan	perlu	
terus	dikembangkan	agar	peserta	didik	tidak	hanya	cerdas	secara	intelektual,	tetapi	juga	
spiritualitas,	 kesadaran	 sejarah,	 dan	 karakter	 luhur.	 Pendidikan	 harus	menjadi	media	
pelestarian	nilai-nilai	lokal	sehingga	generasi	muda	tetap	berakar	pada	budaya	bangsa	di	
tengah	tantangan	modernitas.	

	
Daftar	Pustaka	
Apriliani,	P.	 (2025).	Menelusuri	Sejarah	dan	Spiritual	di	Destinasi	Wisata	Ziarah	Banten	

Lama.	Kompasiana.	
Ariyono,	 &	 Aminuddin	 Sinegar.	 (1985).	 Kamus	 Antropologi.	 Jakarta:	 Akademika	

Pressindo.	
Beta,	P.,	dkk.	 (2020).	Etnografi	komunikasi	 tata	 cara	bertutur	masyarakat	 suku	Padoe.	

Jurnal	 Onoma:	 Pendidikan,	 Bahasa,	 dan	 Sastra,	 6(1),	 527–432.	 https://www.e-
journal.my.id/onoma/article/view/274	

Djajasudarma,	T.	 F.	 (2010).	Metode	Linguistik:	Ancangan	Metode	Penelitian	dan	Kajian.	
Bandung:	PT	Rosdakarya.	

Durkheim,	E.	(1915).	The	Elementary	Forms	of	The	Religious	Life	(J.	W.	Swain,	Trans.).	New	
York:	The	Free	Press.	

Endraswara,	 S.	 (2013).	 Folklor	 Nusantara:	 Hakikat,	 Bentuk,	 dan	 Fungsi.	 Yogyakarta:	
Ombak.	

Endraswara,	 S.	 (2015).	 Metodologi	 Penelitian	 Kebudayaan.	 Yogyakarta:	 Gadjah	 Mada	
University	Press.	

Fadillah,	M.	A.	(2022).	Pelestarian	Situs	Banten	Lama:	Perspektif	arkeolog	publik.	Artikel	
Kritis,	64–80.	

Furqon.	(2015).	Etnopaedagogi:	Pendekatan	pendidikan	berbudaya	dan	membudayakan.	
Dalam	Ethnopedagogy,	The	Proceeding	of	International	Seminar	on	Etnopedagogy.	
Banjarmasin:	Universitas	Lambung	Mangkurat.	

Geertz,	C.	(1976).	The	Religion	of	Java.	Chicago:	University	of	Chicago	Press.	

https://www.e-journal.my.id/onoma/article/view/274
https://www.e-journal.my.id/onoma/article/view/274


Vol.	12,	No.	1,	2026	
ISSN	2443-3667(print)	2715-4564	(online)	

634	

Harpriyanti,	H.,	&	Wulandari,	N.	I.	(2024).	Mamanda	sebagai	wahana	pendidikan	budaya	
(Kajian	etnopedagogi).	 Jurnal	Onoma:	Pendidikan,	Bahasa	dan	Sastra,	10(1),	43–
58.	

Keesing,	R.	M.	(1981).	Theories	of	culture.	Dalam	R.	W.	Casson	(Ed.),	Language,	Culture,	
and	Cognition.	New	York:	Macmillan	Publishing,	Inc.	

Koentjaraningrat.	(2009).	Pengantar	Ilmu	Antropologi.	Jakarta:	Rineka	Cipta.	
Lickona,	 T.	 (1991).	 Educating	 for	 Character:	 How	 Our	 Schools	 Can	 Teach	 Respect	 and	

Responsibility.	New	York:	Bantam	Books.	
Mansyhuri,	&	Zainuddin.	(2008).	Metodologi	Penelitian	Kualitatif.	Jakarta:	Rajawali	Pers.	
Miksic,	 J.	 N.	 (1992).	 Artifact	 and	 site	 museum	 in	 Banten	 Lama.	 SPAFA	 Workshop	 on	

Archaeological	Conservation,	Serang.	
Mundardjito,	H.,	Ambary,	H.,	&	Djafar.	(1986).	Laporan	penelitian	arkeologi	Banten	1976.	

Dalam	 Berita	 Penelitian	 Arkeologi	 No.	 18,	 Jakarta:	 Pusat	 Penelitian	 Arkeologi	
Nasional.	

Qomaruzzaman	Anees,	B.	(2020).	Bercermin	pada	sejarah	Banten.	Dalam	F.	Hadiansyah	
(Ed.),	Dua	Dasawarsa	Pembentukan	Provinsi	Banten	 (hlm.	47–56).	Serang:	Dinas	
Perpustakaan	dan	Kearsipan	Provinsi	Banten	&	Untirta	Press.	

Ratna,	N.	K.	(2011).	Sastra,	Teori,	dan	Pengajarannya.	Yogyakarta:	Pustaka	Pelajar.	
Soekanto.	(1993).	Kamus	Sosiologi.	Jakarta:	PT	Raja	Grafindo	Persada.	
Stiawati,	 T.,	 &	 Yulianti,	 R.	 (2016).	 Mengelola	 wisata	 religi	 di	 Banten	 Lama.	 Jurnal	

Pariwisata,	VIII(2),	63–73.	
Sulistiyo,	 B.,	 &	 Many,	 G.	 V.	 (2012).	 Revitalisasi	 kawasan	 Banten	 Lama	 sebagai	 wisata	

ziarah.	Jakarta:	Esa	Unggul.	
Suyanto,	S.	(2018).	Pendidikan	Karakter	di	Sekolah:	Konsep	dan	Implementasi.	Yogyakarta:	

UNY	Press.	
Tilaar,	H.	A.	R.	(2011).	Kebudayaan	dan	Pendidikan	Nasional.	Jakarta:	Rineka	Cipta.	
Van	Peursen.	(1976).	Strategi	Kebudayaan.	Jakarta:	Kanisius.	
W.J.S.	(1985).	Kamus	Umum	Bahasa	Indonesia.	Jakarta:	PN	Balai	Pustaka.	
Wawancara	dengan	Abah	Suhaemi,	Pak	Kemed,	Ibu	Indahyati,	dan	Wahyu	Arya.	(Serang–

Cilegon,	Oktober	2025).	
Wibiyanto,	 D.	 R.	 (2023).	 Tradisi	 sebagai	 kekuatan	 pembangun	moderasi	 beragama	 di	

Indonesia.	ResearchGate.	
Widana,	 I.	N.	A.,	&	Dwijayanthi,	N.	M.	A.	 (2021).	Ngaasin	 sebagai	pendidikan	karakter:	

Kajian	etnopedagogi.	Subasita:	 Jurnal	Sastra	Agama	dan	Pendidikan	Bahasa	Bali,	
2(2),	 1–10.	
http://www.jurnal.stahnmpukuturan.ac.id/index.php/subasita/article/view/17
61	

Yuningsih,	 E.	 (2022).	 Mengungkap	 makna	 simbolik	 dalam	 khazanah	 leksikon	
etnoarsitektur	 Hijau	 Keraton	 (Kajian	 etnolinguistik	 di	 Keraton	 Kasepuhan	
Cirebon).	 Ranah:	 Jurnal	 Kajian	 Bahasa,	 11(1),	 64–75.	
https://doi.org/10.26499/rnh.v11i1.4495	
	

	
	
	

http://www.jurnal.stahnmpukuturan.ac.id/index.php/subasita/article/view/1761
http://www.jurnal.stahnmpukuturan.ac.id/index.php/subasita/article/view/1761
https://doi.org/10.26499/rnh.v11i1.4495

