(@D)er |
Copyright © the author(s)
Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra, Vol. 12, No. 1, 2026

Tradisi Ziarah di Banten sebagai Cermin Kearifan Lokal dalam
Pendidikan

Linda Lusiana Cahyawibawa *

Hafidh Amanatul Mulki?

Dahlia Kusumawati 3

Odien Rosidin*

1234Magister Pendidikan Bahasa Indonesia, Universitas Sultan Ageng Tirtayasa,
Indonesia

HNindacahyawibawa7 @gmail.com

hafidham1234@gmail.com

3dahliakusumawati04@gmail.com

*odienrosidi@untirta.ac.id

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan peran tradisi ziarah dalam
menanamkan nilai pendidikan karakter, seperti religiusitas, toleransi,
penghormatan terhadap leluhur, dan kebersamaan. Berlandaskan teori dari Semi
dalam Endraswara (2003:4-5), penelitian ini menggunakan penelitian deskripsi
kualitatif yang dilakukan dengan maksud membuat deskripsi, sebuah gambaran,
atau analisis secara otomatis. Teknik pengumpulan data diambil dengan metode
observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hal ini mendakan adanya pengaruh yang
sangat signifikan antara tradisi ziarah dan sistem Pendidikan di Indonesia. Selain
mengandung nilai sejarah, ziarah juga syarat akan makna religi bagi peserta didik.
Nilai yang terkandung di antaranya adalah (1) Nilai Religius, (2) Nilai Moral dan
Etika, (3) Nilai Sosial dan Kebersamaan, (4) Nilai Sejarah dan Budaya Lokal, dan (5)
Nilai Edukatif Keteladanan.

Kata Kunci: Tradisi ziarah, Banten, nilai pada Pendidikan

Pendahuluan

Pendidikan karakter merupakan komponen esensial dalam sistem pendidikan di
Indonesia yang diarahkan untuk membentuk peserta didik yang berakhlak mulia,
berkepribadian kokoh, serta memiliki kesadaran sosial dan budaya. Di tengah derasnya
arus globalisasi dan modernisasi, penguatan nilai-nilai karakter yang bersumber dari
kearifan lokal menjadi semakin penting agar generasi muda tidak kehilangan identitas
kebangsaannya. Tradisi tidak semata-mata dipandang sebagai peninggalan masa lalu
yang harus dipertahankan dengan cara mengisolasinya dari dinamika budaya lain,
melainkan perlu dilestarikan melalui proses yang adaptif dan terbuka terhadap
perkembangan zaman. Hal ini sejalan dengan pendapat Ratna (2011:106) yang
menyatakan bahwa pelestarian tradisi dilakukan dengan memberikan ruang kebebasan
untuk berkembang serta menjalin relasi dengan tradisi tulis dan kemajuan teknologi
kontemporer. Salah satu bentuk kearifan lokal yang masih terjaga keberlangsungannya
dan memiliki potensi edukatif dalam pendidikan karakter adalah tradisi ziarah.

Tradisi merupakan konsep kepercayaan atau perilaku yang diwariskan dari
generasi ke generasi (Wibianto, 2023). Konsep ini meliputi berbagai aspek kehidupan,
seperti bahasa, agama, masakan, kebiasaan sosial, musik, dan seni. Dalam praktiknya,
tradisi sering menjadi acuan mengenai apa yang dianggap benar atau salah, serta
mencerminkan karakteristik dan pengetahuan sekelompok orang tertentu. Dengan

https://e-journal. my.id/onoma
623


mailto:lindacahyawibawa7@gmail.com
mailto:hafidham1234@gmail.com
mailto:dahliakusumawati04@gmail.com

Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

demikian, tradisi dapat dipahami sebagai pola perilaku bersama yang diturunkan,
sekaligus sebagai bagian dari pertumbuhan identitas kelompok.

Menurut W.J.S. (1985:1088), tradisi adalah segala sesuatu yang turun-menurun
dari nenek moyang. Dalam pelaksanaannya, tradisi berfungsi sebagai nilai yang
diwariskan, berupa pengulangan ajaran orang tua terdahulu yang melekat pada
kebudayaan masyarakat tertentu. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun zaman terus
berubah, semangat masyarakat dalam mempertahankan tradisi tidak luntur.

Dalam perspektif antropologi, tradisi setara dengan adat istiadat, yaitu kebiasaan
yang bersifat magis-religius dan mencakup nilai-nilai budaya, norma, hukum, serta aturan
yang saling terkait. Keseluruhan sistem ini membentuk struktur budaya yang mengatur
tindakan manusia dalam kehidupan sosial (Ariyono & Aminuddin, 1985:4). Sementara itu,
dari perspektif sosiologi, tradisi diartikan sebagai kepercayaan yang diwariskan secara
turun-temurun dan dapat dipelihara (Soekanto, 1993:459). Tradisi merupakan
pewarisan norma, kaidah, dan kebiasaan; meskipun demikian, tradisi tidak bersifat statis,
melainkan dapat dipadukan dengan beragam tindakan manusia, serta diterima, ditolak,
atau diubah oleh manusia itu sendiri (Peursen, 1976:11).

Di Indonesia, terdapat beragam tradisi, salah satunya adalah ziarah, yang hampir
ditemukan di seluruh wilayah dan menjadi ciri khas budaya setempat. Secara etimologis,
kata ziarah berasal dari bahasa Arab ziyarah, yang berarti kunjungan atau menengok.
Dalam konteks keagamaan dan sosial masyarakat Nusantara, ziarah umumnya dimaknai
sebagai kegiatan mengunjungi makam seseorang—biasanya tokoh agama, ulama, leluhur,
atau orang yang dianggap berjasa—dengan tujuan mendoakan, mengenang jasa, serta
meneladani kehidupan orang tersebut.

Tradisi ziarah telah menjadi bagian dari kehidupan masyarakat Indonesia sejak
berabad-abad yang lalu. Ia tidak hanya merupakan bentuk ekspresi spiritual dan religius,
tetapi juga mengandung dimensi sosial, historis, dan kultural. Dalam tradisi Islam
misalnya, ziarah kubur dianjurkan untuk mengingatkan manusia akan kematian serta
mendorong introspeksi diri. Namun dalam praktik budaya lokal, ziarah juga berfungsi
sebagai media memperkuat hubungan sosial antarmasyarakat, memperkokoh solidaritas,
dan meneguhkan identitas budaya daerah. Prosesi yang dilakukan dalam tradisi upacara
keagamaan itu antara lain tahlilan, tadarusan, pengajian, istighosah, dan ziarah kubur.
Berbagai ekspresi ritual masyarakat menempati posisi penting dan sakral (Durkheim,
1952).

Dalam konteks budaya Nusantara, tradisi ziarah merupakan perpaduan harmonis
antara ajaran keagamaan dan nilai-nilai sosial yang diwariskan secara turun-temurun.
Kegiatan ini dilakukan tidak semata-mata sebagai ritual keagamaan, melainkan juga
sebagai perwujudan penghormatan terhadap leluhur, guru, dan tokoh yang berjasa bagi
masyarakat. Melalui ziarah, generasi muda diajak untuk memahami akar sejarah,
menghormati nilai-nilai luhur, serta memelihara kesinambungan budaya yang menjadi
bagian dari jati diri bangsa. Hal ini dapat dilihat dari adanya representasi dan perbuatan-
perbuatan ‘keberagamaan’ (tradisi ziarah kubur) dalam kehidupan sosial sehari-harinya,
disamping pelaksanaan peribadatan resmi dari agama yang dianutnya (Keesing dalam
Casson, 1981).

Dengan demikian, tradisi ziarah memiliki makna yang multidimensional: spiritual,
sosial, kultural, dan edukatif. la bukan hanya tentang mengunjungi makam, tetapi juga
tentang menghidupkan kembali nilai-nilai keteladanan dan moral yang dapat dijadikan
pedoman hidup bagi masyarakat modern.

Salah satu tempat yang terkenal dengan nilai sejarah dan wisata religinya adalah
Kawasan Banten Lama, dimana Sultan Hasanuddin dikebumikan. Dari data Badan Pusat

624



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

Statistik Provinsi Banten tahun 2025, kunjungan wisatawan ke Banten Lama sebanyak
453.489 sampai 559.995 jiwa dan bahkan bisa terus bertambah seiring berjalannya
pembangunan di Kawasan wisata. Tokoh masyarakat sekitar juga menjelaskan bahwa
kebanyakan wisatawan yang berkunjung berasal dari luar Banten, seperti Jakarta. Puncak
ledakan wisatawan terjadi pada hari besar Islam, seperti lebaran haji dan lebaran idul
fitri. Namun, jumlah wisatawan juga terkadang cukup ramai saat hari kamis, malam jumat,
dan hari jumat. Namun, kebanyakan yang berkunjung adalah wisatawan lokal, seperti
Pontang, Tirtayasa, Bojonegara, dan Serang Kota.

Data ini menunjukkan bahwa tradisi ziarah sudah sangat melekat dalam diri
masyarakat. Bahkan tidak jarang ada Lembaga Pendidikan yang membawa peserta
didiknya melakukan wisata religi di Kawasan Banten Lama. Hal ini dilakukan agar peserta
didik tidak hanya mendapatkan nilai sejarah maupun budaya, tetapi juga tradisi ziarah
beserta nilai-nilai spiritual yang terkandung didalamnya. Kunjungan yang dilakukan oleh
peserta didik berasal dari semua jenjang, ada SD, SMP, SMA, bahkan Universitas.

Karena itu tradisi ziarah secara tidak langsung mencerminkan nilai-nilai positif
bagi peserta didik yang berkunjung, sehingga menjadi sesuatu yang menarik untuk
diajarkan dan diperkenalkan dalam dunia Pendidikan. Dengan memperkenalkan tradisi
ziarah di dalam pengajaran dan pembelajaran, peserta didik dapat mengetahui budaya
dan tradisi leluhurnya, yang kemudian diwariskan sebagai rasa syukur dan prinsip
spiritualitas yang tinggi kepada Tuhan. Dengan menanapkan rasa bangga pada tradisi,
peserta didik dapat ikut serta berpartisipasi dalam menjaga dan melestarikan budaya
yang ada di Banten, khususnya tradisi ziarah. Pendidikan seperti yang telah diketahui
merupakan hak bagi seluruh manusia. Pendidikan dapat dikatakan sebagai senjata yang
paling tepat untuk mengubah dunia. Pendidikan Indonesia tidak dapat lepas dari peran
Ki hadjar Dewantara yang merupakan Bapak Pendidikan di Indonesia (Harpiyanti &
Wulandari, 2024:43).

Ziarah merupakan aktivitas yang dilakukan oleh masyarakat atau kelompok sosial
tertentu. Kelompok sosial tersebut terdiri atas sekumpulan individu yang saling
terhubung dan berinteraksi melalui subjek kolektif dalam kehidupan bermasyarakat
(Beta dkk., 2020:527). Tradisi ziarah tidak hanya dimaknai sebagai praktik ritual
keagamaan semata, melainkan juga sebagai media pewarisan nilai-nilai luhur yang telah
tumbuh dan berkembang dalam kehidupan sosial. Melalui pelaksanaan tradisi ziarah,
peserta didik dapat menanamkan nilai religiusitas, sikap penghormatan terhadap leluhur,
toleransi, serta rasa kebersamaan sosial. Nilai-nilai tersebut selaras dengan tujuan
pendidikan karakter yang menekankan keseimbangan antara aspek spiritual, moral,
sosial, dan budaya dalam pembentukan kepribadian peserta didik.

Dalam ranah pendidikan, tradisi ziarah memiliki peran yang strategis sebagai
media pembelajaran nonformal yang kaya akan makna. Tradisi ini tidak hanya memuat
nilai-nilai sejarah dan budaya lokal, tetapi juga menghadirkan pengalaman langsung yang
mampu menumbuhkan sikap keteladanan serta refleksi moral pada peserta didik. Oleh
sebab itu, tradisi ziarah memiliki keterkaitan yang erat dengan upaya penguatan
pendidikan karakter dalam sistem pendidikan di Indonesia.

Tradisi ziarah mengandung berbagai nilai pendidikan yang berkontribusi penting
dalam pembentukan karakter peserta didik. Sejalan dengan teori pendidikan karakter
yang dikemukakan oleh Lickona (1991), pendidikan yang efektif tidak hanya
menanamkan nilai moral, tetapi juga membiasakan perilaku positif serta menumbuhkan
kesadaran sosial. Dalam konteks tersebut, tradisi ziarah dapat berfungsi sebagai media
konkret dalam internalisasi nilai-nilai pendidikan karakter. Adapun nilai-nilai yang dapat
dikembangkan melalui tradisi ziarah meliputi: (1) nilai religiusitas, (2) nilai tanggung

625



Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

jawab sosial, (3) nilai rasa hormat dan empati, (4) nilai nasionalisme dan kebanggaan
terhadap budaya, serta (5) nilai edukatif keteladanan.

Tradisi ziarah juga menjadi salah satu warisan budaya yang penting di Banten,
tidak hanya sebagai praktik kebudayaan, tetapi juga sebagai tradisi yang sarat dengan
nilai sejarah, spiritual, dan keagamaan yang mendalam (Endraswara, 2015;
Koentjaraningrat, 2009). Oleh karena itu, apabila ditinjau dari perspektif pendidikan,
tradisi ziarah memiliki potensi besar sebagai media pembentukan karakter dan
penanaman nilai-nilai moral. Melalui kegiatan ziarah, peserta didik dapat mempelajari
keteladanan tokoh yang diziarahi, memahami makna perjuangan serta pengabdian
mereka, sekaligus meneladani nilai keikhlasan, pengorbanan, dan tanggung jawab sosial
(Lickona, 1991). Selain itu, kegiatan ziarah juga berperan dalam menumbuhkan rasa cinta
terhadap sejarah dan budaya lokal, yang merupakan bagian integral dari pendidikan
karakter bangsa (Endraswara, 2013).

Implementasi nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi ziarah ke dalam dunia
pendidikan dapat dilakukan melalui pembelajaran kontekstual yang mengaitkan budaya
lokal dengan nilai-nilai universal pendidikan (Endraswara, 2013). Guru, lembaga
pendidikan, serta masyarakat dapat bersinergi dalam menjadikan tradisi ziarah sebagai
media pembelajaran berbasis pengalaman atau living values education, yakni proses
pembelajaran yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga memberikan
pengalaman langsung dalam menanamkan nilai melalui interaksi spiritual dan sosial
(Tillman, 2004). Melalui pengalaman tersebut, peserta didik diharapkan mampu
menginternalisasi nilai-nilai moral secara lebih mendalam.

Namun demikian, perkembangan modernisasi dan derasnya arus globalisasi
sering kali menyebabkan sebagian generasi muda mengalami pergeseran pemahaman
terhadap tradisi, termasuk tradisi ziarah. Tidak sedikit yang memandang ziarah sebatas
ritual rutin tanpa memahami makna historis, spiritual, dan edukatif yang terkandung di
dalamnya (Koentjaraningrat, 2009). Kondisi tersebut menuntut adanya upaya pelestarian
sekaligus revitalisasi makna tradisi ziarah melalui pendekatan pendidikan yang integratif
dan kontekstual, agar tradisi tersebut tetap relevan serta mampu berkontribusi dalam
pembentukan karakter peserta didik (Lickona, 1991).

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berfokus pada peran tradisi
ziarah dalam menanamkan nilai-nilai pendidikan karakter, khususnya nilai religius,
moral dan etika, sosial dan kebersamaan, sejarah dan budaya lokal, serta nilai edukatif
keteladanan. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan gambaran yang komprehensif
mengenai kontribusi tradisi ziarah terhadap pembentukan karakter peserta didik.

Metode

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif dengan pendekatan kualitatif yang
bertujuan untuk memahami serta menggambarkan secara mendalam fenomena yang
diteliti berdasarkan kondisi faktual di lapangan. Metode deskripsi dipilih karena dinilai
mampu menguraikan permasalahan penelitian melalui tahapan pengumpulan,
penyusunan, analisis, klasifikasi, dan penafsiran data secara sistematis dan objektif
(Djajasudarma, 2010).

Dalam penelitian kualitatif, data yang dihasilkan berupa uraian deskriptif, bukan
data kuantitatif (Widana & Dwijayanthi, 2021:4). Sejalan dengan hal tersebut, Mansyhuri
dan Zainudin (2008:20-21) menyatakan bahwa penelitian kualitatif berupaya memahami
fenomena sosial secara holistik dengan menekankan pada pendalaman makna, di mana
analisis data dilakukan melalui penafsiran terhadap konteks yang melingkupi fenomena
tersebut.

626



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini meliputi observasi, wawancara,
dan dokumentasi. Observasi dilakukan secara langsung dengan menyimak dan
mengamati pelaksanaan tradisi ziarah yang sedang berlangsung, sehingga peneliti dapat
memperoleh gambaran nyata mengenai rangkaian kegiatan, suasana, serta interaksi yang
terjadi selama prosesi ziarah.

Selain observasi, penetiti juga melakukan wawancara mendalam dengan tiga
narasumber yang dipilih berdasarkan keterkaitannya dengan objek penelitian.
Wawancara ini bertujuan untuk memperoleh data berupa pandangan, pengalaman, serta
pemaknaan narasumber terhadap tradisi ziarah yang diteliti. Adapun narasumber dalam
penelitian ini yaitu Abah Suhaemi selaku tokoh lokal dan pemimpin doa ziarah, Ibu
Indahyati selaku peziarah, serta Wahyu Arya selaku budayawan.

Teknik dokumentasi dilakukan dengan pengambilan data berupa foto sebagai
pendukung hasil observasi dan wawancara. Dokumentasi ini digunakan untuk
memperkuat data penelitian serta memberikan gambaran visual mengenai pelaksanaan
tradisi ziarah yang menjadi fokus kajian.

Dalam penelitian ini, peneliti mendeskripsikan tuturan lisan berbahasa Banjar
yang diperoleh dari percakapan antarwarga di lokasi penelitian. Percakapan tersebut
mengandung leksikon yang bermakna budaya lokal berdasarkan konsep budaya. Analisis
dilakukan dengan pendekatan semantik dan pragmatik, kemudian diinterpretasikan
menggunakan perspektif etnopedagogi untuk menelaah nilai pendidikan yang
terkandung sebagai wujud kearifan lokal. Furqon (2015:4) menekankan bahwa
pengetahuan, keterampilan, dan sistem kepercayaan masyarakat merupakan sumber
kearifan lokal yang dapat menjadi motivasi pembelajaran dalam menyelesaikan masalah
kehidupan sehari-hari.

Tahap berikutnya, penelitian membatasi kajian pada evaluasi perencanaan dan
melakukan observasi langsung ke situs Banten Lama untuk memperoleh gambaran
empiris terkait perubahan lanskap serta kinerja pelestarian dan pembangunan fasilitas
publik di kawasan tersebut. Langkah terakhir adalah melakukan wawancara dengan ahli
arkeologi, tenaga teknis, dan juru pelihara situs untuk melengkapi data. Seluruh data
triangulasi yang diperoleh kemudian dianalisis secara kontekstual untuk menghasilkan
temuan yang objektif terhadap permasalahan penelitian (Fadillah, 2022).

Hasil

Hasil penelitian disusun secara sistematis berdasarkan aspek-aspek yang diteliti
guna memberikan gambaran yang jelas dan mendalam mengenai pelaksanaan tradisi
ziarah, peran tokoh lokal, pandangan peziarah, nilai budaya yang terkandung, serta
dokumentasi sebagai pendukung data penelitian. Hasil penelitian disajikan dalam Tabel
1.1. Tabel ini merangkum hasil penelitian tentang tradisi ziarah, mencakup pelaksanaan,
peran tokoh, pandangan peziarah, nilai budaya, dan dokumentasi sebagai data
pendukung, untuk memberikan gambaran menyeluruh mengenai fenomena tersebut di
masyarakat. Penyajian tabel tidak dimaksudkan sebagai kesimpulan akhir, melainkan
sarana penyajian data untuk memudahkan analisis dan pembahasan.

627



Vol. 12, No. 1, 2026

ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

Tabel 1.1 Hasil Penelitian Tradisi Ziarah Berdasarkan Aspek yang Diteliti

No. Aspek yang Diteliti
1. Pelaksanaan Tradisi Ziarah

2. Peran Tokoh Lokal dalam
Tradisi Ziarah

3. Pandangan Peziarah
terhadap Tradisi Ziarah

4. Nilai Budaya dalam Tradisi
Ziarah

5. Dokumentasi sebagai
Pendukung Data Penelitian

628

Hasil Penelitianl

Berdasarkan hasil observasi langsung di lapangan,
tradisi ziarah masih dilaksanakan secara rutin oleh
masyarakat setempat. Pelaksanaannya
berlangsung secara khidmat dan mengikuti
tahapan-tahapan yang diwariskan secara turun-
temurun. Prosesi ziarah diawali dengan persiapan
oleh para peziarah, dilanjutkan dengan pembacaan
doa bersama yang dipimpin oleh tokoh lokal, serta
diakhiri dengan kegiatan refleksi dan silaturahmi
antarpeziarah. Suasana religius dan kebersamaan
tampak jelas selama pelaksanaan tradisi ziarah
berlangsung.

Tokoh lokal memiliki peran penting dalam
pelaksanaan tradisi ziarah. Berdasarkan hasil
wawancara dengan Abah Suhaemi selaku tokoh
lokal dan pemimpin doa ziarah, diketahui bahwa
tokoh lokal berfungsi sebagai pemimpin ritual
sekaligus penjaga nilai-nilai tradisi. Doa-doa yang
dibacakan dalam prosesi ziarah mengandung
makna spiritual sebagai bentuk penghormatan
kepada leluhur dan permohonan keselamatan bagi
para peziarah.

Hasil wawancara dengan Ibu Indahyati sebagai
peziarah menunjukkan bahwa tradisi ziarah
dipandang sebagai sarana untuk mendekatkan diri
kepada Tuhan serta memperoleh ketenangan batin.
Tradisi ini juga menjadi media untuk
menyampaikan doa dan harapan pribadi. Selain
aspek religius, tradisi ziarah memiliki nilai sosial
dalam mempererat hubungan antarmasyarakat.
Berdasarkan hasil wawancara dengan Wahyu Arya
selaku budayawan, tradisi ziarah merupakan
bagian dari warisan budaya yang mengandung
nilai-nilai kearifan lokal. Tradisi ini mencerminkan
perpaduan antara nilai religius, sosial, dan budaya
yang masih dijaga oleh masyarakat. Pelestarian
tradisi ziarah dinilai penting agar nilai-nilai budaya
tersebut tidak hilang seiring perkembangan zaman.
Dokumentasi berupa foto yang diperoleh selama
penelitian berfungsi sebagai data pendukung untuk
memperkuat hasil observasi dan wawancara.
Dokumentasi tersebut menggambarkan rangkaian
pelaksanaan tradisi ziarah, partisipasi masyarakat,
serta suasana religius yang tercipta selama prosesi
berlangsung, sehingga data penelitian menjadi
lebih lengkap dan dapat dipertanggungjawabkan.



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi ziarah masih dilaksanakan secara
rutin dan khidmat oleh masyarakat setempat, mengikuti tahapan yang diwariskan secara
turun-temurun. Tokoh lokal berperan penting sebagai pemimpin ritual sekaligus penjaga
nilai-nilai tradisi, sedangkan peziarah memandang tradisi ini sebagai sarana spiritual,
ketenangan batin, dan penguatan hubungan sosial. Dari perspektif pendidikan, tradisi
ziarah berfungsi sebagai media pembelajaran nilai-nilai moral, religius, dan sosial secara
kontekstual, sekaligus mengenalkan generasi muda pada kearifan lokal yang diwariskan
secara turun-temurun. Selain itu, tradisi ini menanamkan kesadaran tentang pentingnya
pelestarian budaya. Dokumentasi berupa foto berfungsi sebagai data pendukung yang
memperkuat observasi dan wawancara, sehingga keseluruhan data penelitian
memberikan gambaran menyeluruh mengenai fenomena tradisi ziarah sekaligus
perannya dalam pendidikan nilai di masyarakat.

Sejarah dan Pelaksanaan Tradisi Ziarah di Banten

Mengangkat isu Banten Lama dari perspektif sejarah selalu menarik perhatian
publik. Meskipun studi sejarah belum menghasilkan historiografi lengkap untuk seluruh
periode, penelitian yang ada telah membangkitkan kebanggaan masyarakat terhadap
kejayaan masa lalu Banten. Bahkan, sejarah Banten Lama menjadi salah satu alasan
berdirinya Provinsi Banten pada awal era reformasi di Indonesia (Qomaruzzaman Anees,
2020).

Paradoks Banten Lama juga menarik perhatian banyak cendekiawan, khususnya para
ahli arkeologi. Isu ini, jika tidak menimbulkan keprihatinan, setidaknya menimbulkan
kegelisahan intelektual untuk mencari solusi alternatif. Rekomendasi para arkeolog sejak
penelitian pioneer di Banten Lama (Mundardjito, Ambary, & Djafar, 1978), yang
kemudian diperkuat dalam Workshop SPAFA di Serang (Miksic, 1982; Michrob, 1987),
memberikan dasar logis untuk menelusuri pengelolaan warisan budaya di situs Banten
Lama secara tepat.

Didirikan pada abad ke-16, Kerajaan Banten terutama berbasis di Banten Tua, yang
terletak di dekat muara Sungai Cilegon, sekitar 10 km dari Serang, Banten. Selama masa
kejayaannya, Banten berkembang sebagai kerajaan Islam unggulan, terutama dalam
bidang perdagangan, budaya, dan kegiatan keagamaan. Pada puncaknya, Banten diakui
sebagai salah satu pusat perdagangan utama di Asia Tenggara dan mempertahankan
koneksi dengan berbagai negara. Kemegahan Banten Tua mulai menurun setelah invasi
kolonial Belanda pada abad ke-17, yang secara signifikan memengaruhi kemunduran
kerajaan (Apriliani, 2025).

Selain nilai sejarah dan budaya, Banten Lama juga mewariskan tradisi ziarah yang
telah berlangsung sejak lama. Tradisi ini meninggalkan kesan kuat akan nilai spiritual
masyarakat Banten maupun pengunjung dari dalam maupun luar daerah. Menurut Abah
Suhaemi bahwa tradisi ziarah telah ada sejak beliau kecil pada tahun 1956 dan menjadi
bagian penting dalam kehidupan masyarakat Banten. Lokasi utama ziarah meliputi
makam Sultan Hasanuddin dan Sultan Abdul Mufakir, dua tokoh penting penyebar Islam
sekaligus pendiri Kesultanan Banten. Pelaksanaan ziarah biasanya dilakukan pada hari
Jumat, malam Jumat, Sabtu, malam Minggu, dan Minggu, saat jumlah pengunjung
meningkat. Kegiatan ziarah dikelola oleh nadir dan masyarakat setempat tanpa pungutan
biaya atau target finansial.

Selain berdoa, diadakan pula kegiatan Marhaba, pengajian, pembacaan qori, serta
peringatan Hari Besar Islam (PHBI). Ziarah dipimpin secara bergiliran oleh lima orang
pemimpin doa. Menurut Abah, ziarah harus dilakukan dengan sopan santun, tertib, dan
beradab, serta dihindari dari hal-hal yang dapat mengganggu kekhusyukan. Bagi beliau,

629



Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

ziarah adalah perantara antara wali Allah dengan Allah, dan nilai utamanya adalah
mengambil keberkahan, bukan mencari keuntungan materi.

Sementaraitu, Ibu Indahyati (29/10/25), peziarah dari Surabaya, memandang ziarah
sebagai bentuk syukur dan ketenangan batin. Ia sering datang ke Banten setelah sembuh
dari sakit sebagai bentuk nadzar dan rasa syukur. Selain tujuan spiritual, ziarah juga
menjadi sarana rekreasi dan wisata religi. la mengapresiasi kemajuan Banten yang kini
terbuka untuk wisata pendidikan, karena banyak siswa dari SD hingga SMA datang
berziarah sambil belajar sejarah dan budaya.

Sebelumnya, kawasan Banten Lama tampak kumuh dan kurang terawat. Namun,
sejak direvitalisasi oleh pemerintah pada tahun 2020, kondisi kawasan ini mengalami
perubahan signifikan sebagai upaya pelestarian warisan sejarah. Revitalisasi tidak hanya
berfokus pada perbaikan fisik dan estetika, tetapi juga mencakup peningkatan ekonomi
masyarakat sekitar serta pengenalan nilai-nilai budaya yang terdapat di kawasan
tersebut (Stiawati & Yulianti, 2026). Sebagai dampaknya, jumlah pengunjung kawasan
Banten Lama pun semakin meningkat.

Menurut Wahyu Arya, tradisi ziarah telah ada jauh sebelum masuknya Islam ke
Banten. Pada masa pra-Islam, masyarakat sudah mengenal ritual kunjungan ke tempat-
tempat keramat, seperti Watu Kuwung. Setelah Islam hadir, nilai-nilai lokal tersebut
berakulturasi dengan ajaran Islam sehingga ziarah berkembang menjadi bentuk
penghormatan dan refleksi spiritual. la menegaskan bahwa tradisi ziarah berfungsi
sebagai pengingat kematian, ajaran kesadaran diri, serta penanaman nilai spiritual yang
mendalam. Bagi masyarakat, ziarah menjadi penghubung antara dunia yang hidup dan
yang telah tiada, sekaligus sebagai wujud silaturahmi spiritual.

Secara umum, potensi dan daya tarik kawasan Banten Lama terdiri dari berbagai
objek bernilai historis yang dapat dinikmati pengunjung, antara lain beberapa keraton
seperti Surosowan dan Kaibon, Pangindelan, Gedong ljo, museum, serta Masjid Agung.
Namun, kenyataannya, hingga saat ini daya tarik utama kawasan Banten Lama tetap
Masjid Agung. Selain berfungsi sebagai tempat ibadah, masjid ini juga menjadi lokasi
ziarah karena terdapat makam-makam para sultan (Sulistiyo & Many, 2012).

Nilai-Nilai Sosial, Budaya, dan Spiritual dalam Tradisi Ziarah

Para pendidik, memandang Banten Lama sebagai media pembelajaran yang penting
untuk mengenalkan dan memahami sejarah serta peradaban Banten. Kawasan ini
memungkinkan peserta didik menjelajahi wilayahnya bukan hanya sebagai sarana
belajar, tetapi juga sebagai tempat berekreasi. Banyak pihak mendukung pandangan
tersebut karena Banten Lama tidak sekadar menjadi objek wisata, melainkan juga
merupakan warisan dari para pahlawan pada era kesultanan. Sejalan dengan hal tersebut,
penelitian yang dilakukan oleh kelompok berbeda pada waktu yang berbeda juga
menyoroti permasalahan serupa. Penelitian-penelitian ini menegaskan bahwa isu utama
berkaitan dengan pengelolaan warisan budaya yang masih terpelihara di zona inti
kompleks situs Banten Lama (Fadillah, 2022)

Dengan kondisi bangunan yang masih terjaga hingga saat ini, menjadikan Banten
Lama lebih dari sekadar tempat wisata. Selain bukti peradaan, Banten Lama menjadi bukti
dari kuatnya nilai tradisi yang terkandung, salah satunya tradisi ziarah. Wisatawan bukan
hanya dari dalam daerah tetapi ada juga yang dari luar daerah. Apalagi tidak jarang anak-
anak ikut serta dalam rombongan wisatawan tersebut. Bahkan sering juga ditemui
wisatawan peserta didik dari sekolah yang memilih Banten Lama sebagai media
pembelajaran sejarah, agama, serta sastra. Baik anak-anak maupun peserta didik, mereka
semua kompak diikutsertakan dalam kegiatan ziarah sebagai tradisi yang diwariskan.

630



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

Dengan maksud menjaga, melestarikan, dan menanamkan nilai spiritual dalam diri
mereka masing-masing. Adapun ziarah sendiri memiliki 3 keutamaan, yaitu: silaturahmi,
mendoakan yang sudah tiada, dan bahan renungan. Hal itu dirasa sudah lebih dari cukup
untuk menyatakan bahwa Banten Lama dan tradisi ziarah adalah kesatuan yang kuat
sebagai cerminan dari nilai Pendidikan yang diberikan lewat budaya.

Berdasarkan hasil wawancara, terdapat beberapa nilai penting yang dapat disarikan
dari praktik ziarah, yaitu:

Nilai Religius dan Spiritual

Tradisi ziarah menumbuhkan kesadaran spiritual dengan mengingatkan manusia
akan keterbatasan hidup dan pentingnya hubungan dengan Sang Pencipta. Melalui doa,
tahlil, dan refleksi di makam, seseorang belajar tentang keikhlasan, ketundukan, dan rasa
syukur. Nilai ini memperkuat pendidikan karakter religius sebagaimana tercantum dalam
tujuan pendidikan nasional. Ziarah memperkuat keyakinan kepada Allah melalui doa dan
perenungan akan kefanaan hidup. Seperti dikatakan Wahyu Arya, ziarah mengajarkan
kesadaran akan kematian bahwa hidup adalah sementara, dan manusia perlu selalu
mendekatkan diri pada Tuhan.

Nilai Moral dan Etika

Tata cara ziarah menekankan kesopanan, ketertiban, dan kesucian niat. Abah Suhaemi
menegaskan pentingnya menjaga perilaku dan ucapan di area makam. Selain menjaga
ucapan, peserta didik juga belajar menghargai segala sesuatu yang mereka temui selama
mengikuti tradisi ziarah, seperti menghormati sesuatu pada bukan hanya yang terlihat,
tetapi juga yang tidak terlihat. Dari kegiatan tersebut akan tumbubh nilai tanggung jawab
dari peserta didik untuk saling menghargai dan menghormati.

Nilai Sosial dan Kebersamaan

Kegiatan ziarah biasanya melibatkan gotong royong, seperti membersihkan area
makam, menata bunga, dan menjaga ketertiban. Hal ini mengajarkan peserta untuk
memiliki tanggung jawab terhadap lingkungan sosial dan menumbuhkan semangat
kebersamaan. Ziarah mempertemukan berbagai kalangan, dari masyarakat lokal, pelajar,
hingga peziarah luar daerah. Kegiatan ini menjadi ajang silaturahmi dalam menjaga situs
sejarah.

Nilai Budaya dan Sejarah

Banten pada masa lampau dikenal sebagai pusat penyebaran dan kekuasaan Islam di
wilayah Jawa Barat. Sejak saat itu, daerah ini berkembang pesat dalam bidang politik,
perdagangan, pelayaran, serta kehidupan sosial dan budaya, yang mencapai puncaknya
pada masa pemerintahan Sultan Ageng Tirtayasa atau Sultan Abdul Fatah (1651-1672).
Sepanjang sejarahnya, Kesultanan Banten diperintah oleh 20 sultan dan mencapai masa
kejayaan antara abad ke-16 hingga abad ke-17, ketika Banten menjadi salah satu pusat
Islam di pesisir utara Pulau Jawa. Hingga kini, peninggalan-peninggalan kesultanan
menjadi saksi bisu dari kemajuan masyarakat dan kebudayaan Banten pada masa itu,
seperti kompleks istana dan berbagai bangunan bersejarah (Sulistiyo & Many, 2012).
Tradisi ziarah yang masih dilaksanakan di kawasan ini juga berperan sebagai sarana
pembelajaran sejarah Islam dan Kesultanan Banten. Bagi pelajar, tradisi tersebut menjadi
media konkret untuk memahami perjuangan serta meneladani tokoh-tokoh lokal.

631



Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

Nilai Edukatif dan Karakter

Tradisi ziarah mengajarkan rasa hormat terhadap leluhur, kesadaran spiritual,
serta tanggung jawab sosial. Nilai-nilai ini sejalan dengan prinsip Pendidikan Profil
Pelajar Pancasila yang beriman, berakhlak mulia, dan berkebinekaan global.

Sinergitas Tradisi Ziarah dengan Dunia Pendidikan
Ketiga narasumber sepakat bahwa nilai-nilai dalam tradisi ziarah dapat
diimplementasikan dalam pendidikan, baik secara langsung maupun tidak langsung.

Menurut Wahyu Arya, tradisi ziarah dapat diintegrasikan ke dalam pengajaran Bahasa

Indonesia, terutama pada aspek sastra lisan, mitos, dan legenda lokal. Hal ini membantu

siswa memahami hubungan antara bahasa, budaya, dan sejarah daerah.

Abah Suhaemi menambahkan bahwa keterlibatan sekolah dalam ziarah seperti
kunjungan siswa SD, SMP, dan SMA merupakan bentuk nyata implementasi pendidikan
karakter berbasis budaya. Melalui kegiatan itu, siswa dapat belajar tentang disiplin, sopan
santun, religiusitas, dan rasa syukur. Sinergitas tradisi ziarah dan pendidikan dapat
diwujudkan melalui beberapa strategi berikut:

a. Integrasi Kurikulum Berbasis Kearifan Lokal: Mengaitkan tema ziarah dalam
pelajaran sejarah, agama, dan bahasa Indonesia.

b. Proyek Profil Pelajar Pancasila: Mengangkat kegiatan ziarah sebagai proyek berbasis
budaya untuk menumbuhkan karakter spiritual dan sosial siswa.

c. Kegiatan Lapangan (Field Trip Edukatif): Sekolah dapat menyelenggarakan
kunjungan ke situs sejarah Banten untuk belajar langsung tentang warisan budaya
dan nilai religius.

d. Literasi Budaya dan Sastra: Mengembangkan karya sastra, puisi, atau cerita rakyat
bertema ziarah agar siswa mampu mengekspresikan nilai budaya secara kreatif.

Menurut Wahyu Arya, tugas utama pendidik adalah menjadikan pendidikan sebagai
ruang pelestarian nilai budaya dan spiritualitas lokal, terutama di tengah arus globalisasi
dan kemajuan teknologi yang dapat mengikis identitas.

Berdasarkan beberapa pendapat tersebut dapat disederhanakan bahwa tradisi
ziarah memiliki hubungan yang sangat erat dengan pendidikan, terutama dalam hal
pembentukan karakter, moral, dan kesadaran sejarah peserta didik. Tradisi ini bukan
sekadar kegiatan keagamaan atau budaya, tetapi juga merupakan proses pembelajaran
yang berlangsung secara alami dalam kehidupan masyarakat.

Melalui kegiatan ziarah, seseorang diajak untuk mengenang jasa tokoh-tokoh
terdahuly, baik itu ulama, pahlawan, maupun leluhur yang berjasa bagi masyarakat. Dari
proses mengenang inilah muncul pembelajaran tentang nilai keteladanan, semangat
perjuangan, keikhlasan, dan tanggung jawab. Nilai-nilai seperti inilah yang menjadi inti
dari pendidikan karakter yang saat ini sangat ditekankan dalam dunia pendidikan
modern. Selain ituy, tradisi ziarah juga mengajarkan pendidikan sosial dan budaya, karena
biasanya dilakukan secara bersama-sama dan melibatkan berbagai lapisan masyarakat.
Interaksi sosial yang terjadi selama ziarah menumbuhkan rasa kebersamaan, gotong
royong, dan saling menghargai perbedaan.

Dalam konteks pembelajaran di sekolah, nilai-nilai dari tradisi ziarah dapat dijadikan
sumber belajar kontekstual. Misalnya, siswa dapat diajak melakukan ziarah ke makam
pahlawan atau tokoh lokal sebagai bagian dari pembelajaran sejarah dan pendidikan
karakter. Melalui kegiatan tersebut, siswa tidak hanya m,empelajari fakta sejarah, tetapi
juga merasakan langsung makna perjuangan, pengorbanan, dan nilai-nilai kemanusiaan.

632



Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra
ISSN 2443-3667 (print) 2715-4564 (online)

Dengan demikian, saya berpendapat bahwa tradisi ziarah merupakan bentuk
pendidikan yang hidup (living education), karena mengajarkan nilai-nilai moral, spiritual,
sosial, dan historis secara nyata. Tradisi ini seharusnya tidak ditinggalkan, tetapi justru
dihidupkan kembali dan diintegrasikan dalam sistem pendidikan modern agar generasi
muda tidak kehilangan akar budaya dan nilai-nilai luhur bangsa.

Simpulan

Tradisi ziarah di Banten merupakan warisan budaya dan religius yang memiliki
makna mendalam bagi masyarakat. Tradisi ziarah memiliki peran penting dalam dunia
pendidikan karena mampu menanamkan nilai-nilai moral, spiritual, sosial, dan historis
secara nyata. Kegiatan ziarah, peserta didik tidak hanya belajar menghormati jasa para
tokoh terdahulu, tetapi juga memperoleh teladan tentang keikhlasan, tanggung jawab,
dan semangat kebersamaan. Tradisi ini menjadi bentuk pendidikan yang hidup (living
education) yang memperkaya pengalaman belajar di luar kelas. Oleh karena itu, nilai-nilai
yang terkandung dalam tradisi ziarah perlu diintegrasikan ke dalam sistem pendidikan
modern untuk membentuk generasi yang berkarakter, berbudaya, dan berakar pada nilai-
nilai luhur bangsa.

Berdasarkan wawancara dengan Abah Suhaemi, Ibu Indahyati, dan Wahyu Arya,
tradisi ziarah tidak hanya merupakan ritual spiritual, tetapi juga verfungsi sebagai sarana
pendidikan moral, sosial, dan budaya. Sinergi antara tradisi ziarah dan pendidikan perlu
terus dikembangkan agar peserta didik tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga
spiritualitas, kesadaran sejarah, dan karakter luhur. Pendidikan harus menjadi media
pelestarian nilai-nilai lokal sehingga generasi muda tetap berakar pada budaya bangsa di
tengah tantangan modernitas.

Daftar Pustaka

Apriliani, P. (2025). Menelusuri Sejarah dan Spiritual di Destinasi Wisata Ziarah Banten
Lama. Kompasiana.

Ariyono, & Aminuddin Sinegar. (1985). Kamus Antropologi. Jakarta: Akademika
Pressindo.

Beta, P., dkk. (2020). Etnografi komunikasi tata cara bertutur masyarakat suku Padoe.
Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa, dan Sastra, 6(1), 527-432. https://www.e-
journal.my.id/onoma/article /view/274

Djajasudarma, T. F. (2010). Metode Linguistik: Ancangan Metode Penelitian dan Kajian.
Bandung: PT Rosdakarya.

Durkheim, E. (1915). The Elementary Forms of The Religious Life (J. W. Swain, Trans.). New
York: The Free Press.

Endraswara, S. (2013). Folklor Nusantara: Hakikat, Bentuk, dan Fungsi. Yogyakarta:
Ombak.

Endraswara, S. (2015). Metodologi Penelitian Kebudayaan. Yogyakarta: Gadjah Mada
University Press.

Fadillah, M. A. (2022). Pelestarian Situs Banten Lama: Perspektif arkeolog publik. Artikel
Kritis, 64-80.

Furqon. (2015). Etnopaedagogi: Pendekatan pendidikan berbudaya dan membudayakan.
Dalam Ethnopedagogy, The Proceeding of International Seminar on Etnopedagogy.
Banjarmasin: Universitas Lambung Mangkurat.

Geertz, C. (1976). The Religion of Java. Chicago: University of Chicago Press.

633


https://www.e-journal.my.id/onoma/article/view/274
https://www.e-journal.my.id/onoma/article/view/274

Vol. 12, No. 1, 2026
ISSN 2443-3667(print) 2715-4564 (online)

Harpriyanti, H., & Wulandari, N. I. (2024). Mamanda sebagai wahana pendidikan budaya
(Kajian etnopedagogi). Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra, 10(1), 43-
58.

Keesing, R. M. (1981). Theories of culture. Dalam R. W. Casson (Ed.), Language, Culture,
and Cognition. New York: Macmillan Publishing, Inc.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar I[Imu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Lickona, T. (1991). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and
Responsibility. New York: Bantam Books.

Mansyhuri, & Zainuddin. (2008). Metodologi Penelitian Kualitatif. Jakarta: Rajawali Pers.

Miksic, J. N. (1992). Artifact and site museum in Banten Lama. SPAFA Workshop on
Archaeological Conservation, Serang.

Mundardjito, H., Ambary, H., & Djafar. (1986). Laporan penelitian arkeologi Banten 1976.
Dalam Berita Penelitian Arkeologi No. 18, Jakarta: Pusat Penelitian Arkeologi
Nasional.

Qomaruzzaman Anees, B. (2020). Bercermin pada sejarah Banten. Dalam F. Hadiansyah
(Ed.), Dua Dasawarsa Pembentukan Provinsi Banten (hlm. 47-56). Serang: Dinas
Perpustakaan dan Kearsipan Provinsi Banten & Untirta Press.

Ratna, N. K. (2011). Sastra, Teori, dan Pengajarannya. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Soekanto. (1993). Kamus Sosiologi. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada.

Stiawati, T. & Yulianti, R. (2016). Mengelola wisata religi di Banten Lama. Jurnal
Pariwisata, VIII(2), 63-73.

Sulistiyo, B., & Many, G. V. (2012). Revitalisasi kawasan Banten Lama sebagai wisata
ziarah. Jakarta: Esa Unggul.

Suyanto, S. (2018). Pendidikan Karakter di Sekolah: Konsep dan Implementasi. Yogyakarta:
UNY Press.

Tilaar, H. A. R. (2011). Kebudayaan dan Pendidikan Nasional. Jakarta: Rineka Cipta.

Van Peursen. (1976). Strategi Kebudayaan. Jakarta: Kanisius.

W.J.S. (1985). Kamus Umum Bahasa Indonesia. Jakarta: PN Balai Pustaka.

Wawancara dengan Abah Suhaemi, Pak Kemed, Ibu Indahyati, dan Wahyu Arya. (Serang-
Cilegon, Oktober 2025).

Wibiyanto, D. R. (2023). Tradisi sebagai kekuatan pembangun moderasi beragama di
Indonesia. ResearchGate.

Widana, I. N. A,, & Dwijayanthi, N. M. A. (2021). Ngaasin sebagai pendidikan karakter:
Kajian etnopedagogi. Subasita: Jurnal Sastra Agama dan Pendidikan Bahasa Bali,

2(2), 1-10.
http://www.jurnal.stahnmpukuturan.ac.id/index.php/subasita/article /view /17
61

Yuningsih, E. (2022). Mengungkap makna simbolik dalam khazanah leksikon
etnoarsitektur Hijau Keraton (Kajian etnolinguistik di Keraton Kasepuhan
Cirebon). Ranah: Jurnal Kajian Bahasa, 11(1), 64-75.
https://doi.org/10.26499/rnh.v11i1.4495

634


http://www.jurnal.stahnmpukuturan.ac.id/index.php/subasita/article/view/1761
http://www.jurnal.stahnmpukuturan.ac.id/index.php/subasita/article/view/1761
https://doi.org/10.26499/rnh.v11i1.4495

